REVISTA DE EDUCACIÓN Y CULTURA ANOVI. Nº 19. NOVIEMBRE 2006. PRECIO S/. 10.00



# DOCENCIA

# ÍNDICE

| Cartas a la Redacción             | 02 |
|-----------------------------------|----|
| Perfil de Identidad               | 03 |
| Cultura y Sociedad                |    |
| • ¿Quién manda en el mundo?       | 05 |
| Identidad: enclave de resistencia |    |
| cultural                          | 06 |
| Soya transgênica amenaza mortal   | 09 |
| Apuntes chino (del natural)       | 10 |
|                                   |    |

# Pedagogía

imperialista

escribir la verdad

| ۰ | La caracterización  | psicopedagógica  | 29 |
|---|---------------------|------------------|----|
| • | El desarrollo de la | motricidad en el |    |
|   | niño preescolar     |                  | 34 |

Cinco dificultades que surgen al

- La importancia de la educación fisica en el desarrollo del escolar de primaria 40
- La lectura fundamento de desarrollo humano (II)
- Discapacidad: la diferencia como adversidad

## Ciencia

 El desarrollo del pensamiento en la edad escolar
 5

# Pensadores de la Educación

Fidel Castro pedagago de la revolucion59

### Debate

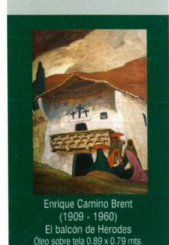
Ciencia y capitalismo "postmoderno" 65

# Análisis y Alternativas

 El llamado "descubrimiento" y el origen del dilema histórico entre lo universal y lo propio en América Latina 71

### **Documentos**

 Concepción materialista y ciencia de la naturaleza
 76



# CARTAS A LA REDACCIÓN

La correspondencia debe ser enviada a: Av. General Vivanco 374 - Pueblo Libre, Lima - Perú Telf. 261-5959 E-mail: luiscastrok84@yahoo.es, o educap\_cap@yahoo.es - Web Site: www.educapperu.com

Les agradezco por el envío de Docencia. Después de leer algunos de sus artículos, y con la intención en breve de leerlos todos, considero que se trata de una interesante publicación, con artículos muy variados y de actualidad en diferentes campos del saber humano y con la colaboración de autores de diversos países, lo que amplía, sin dudas, la visión universal de los problemas de la educación en las condiciones actuales de grandes diferencias entre los ricos y los pobres, entre el Norte y el Sur. Felicito a todos aquellos que hacen posible que la Revista sea una realidad. Les envío mis cordiales saludos y los deseos de que en breve podamos estar juntos, dando inicio a un trabajo de colaboración más amplio.

**Dr. Juan Ferrari Rizzo** Sion, Belo Horizonte, Brasil

Junto con fraternos colegas que integran el cuerpo académico de la Escuela Pedagógica Latinoamericana, llegados desde Bolivia, Cuba, Ecuador y México, nuestro buen amigo Ferrari ha sido un activo y destacado participante en el exitoso VI Seminario Internacional de Pedagogía que Educap/Epla organizaran y efectivizaran hace pocos días en Lambayeque en estrecha vinculación y cooperación con la Facultad de Ciencias Histórico-Sociales y Educación (y su Centro de Investigaciones Socio-Educativas, CISE) de la Universidad Nacional Pedro Ruiz Gallo, contando con la presencia de más de 1200 maestros de esa región, de las regiones vecinas y del Ecuador.

Con saludos cordiales, quisiera solicitarles información sobre la Revista Docencia cuya edición de mayo no he podido leer. Si hay posibilidades para provincias, desearía suscribirme. Me interesaría también que me informen sobre reportes referidos específicamente a ciencias (Biología y Química) y sobre cursos a distancia implementados por EPLA y Educap.

> Ilde Mariano Julca Collantes Profesor, Jaén, Cajamarca

En esta edición se publican dos artículos sobre la ciencia en relación con sus inquietudes profesionales y que esperamos le sean de utilidad. Las otras informaciones ya le fueron remitidas.

Les escribo para saludarlos fraternalmente y expresarles mi total identificación con el proyecto educativo-cultural que están desarrollando a través de la Escuela Pedagógica Latinoamericana. Los maestros necesitamos con urgencia de reales y viables iniciativas de base que lleven con claridad la ciencia al terreno de la educación para que ésta sirva efectivamente a las mayorías nacionales y contribuya así en el desarrollo soberano del país. Asumo el compromiso de colaborar de manera directa en el proyecto en curso en todo aquello en que Uds. consideren que mi participación puede ser de utilidad.

Ricardo Elías Roselló Profesor, Lima

Por nuestra parte, hacemos votos para que sus deseos de progreso se vean fortalecidos y concretizados.

Me encuentro en la comunidad de Laesanga, a 3500 m.s.n.m., cubriendo una licencia en aula. Por razones de fuerza mayor, distancia y economía me es imposible asistir al Seminario Internacional de Pedagogía en la ciudad de Lambayeque y por eso les solicito como colega que hagan un esfuerzo y me envíen a Sayán el Resumen y las Separatas del Seminario. Creo que todo docente necesita estudiar y capacitarse, sobre todo para servir a la causa de la tan postergada educación rural. Estoy seguro que atenderán mi pedido y los llamaré el 25 de noviembre para confirmarlo. Reciban mis respetuosos saludos.

Toribio Santos C. Profesor. Sayán, Huacho

Pronto tendrá Ud. en sus manos los materiales solicitados. Le retornamos los saludos.



PROXIMA EDICIÓN DE DOCENCIA FEBRERO 2007

# EL LLAMADO "DESCUBRIMIENTO" Y EL ORIGEN DEL DILEMA HISTÓRICO ENTRE LO UNIVERSAL Y LO PROPIO EN AMÉRICA LATINA

CUBA

José Ramón Fabelo Corzo

Doctor en Filosofía
Instituto de Filosofía del CITMA, La Habana
Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Autónoma de Puebla, México

1492 es considerado, y no sin razón, como la fecha más importante de la historia. Ese año señala el inicio de un nuevo tiempo del hombre, de una nueva época en la historia de la humanidad, de una etapa por primera vez universal, en el sentido real que este término tiene. "Tanto la historia de Europa como la de la encontrada América, y la del resto de los pueblos que habitan la Tierra, con tal encuentro dan nacimiento a una historia de la Historia, es decir, universal, en la que las regionales son sólo precedentes" (1).

Sin desconocer todo el proceso de su "gestación intrauterina" en la cultura occidental, es esta fecha también la que define el "nacimiento" de la modernidad capitalista. "Aunque los primeros indicios de producción capitalista se presentan ya, esporádicamente, en algunas ciudades del Mediterráneo durante los siglos XIV y XV, la era capitalista sólo data, en realidad, del siglo XVI" (2). No es nada casual la coincidencia en tiempo de la entrada en contacto de los españoles con tierras americanas y el arranque del capitalismo europeo (3). Existe entre ambos acontecimientos un nexo genético insoslayable, bien destacado por Marx en su análisis del proceso de acumulación originaria. "El descubrimiento de los yacimientos de oro y plata de América, la cruzada de exterminio, esclavización y sepultamiento en las minas de la población aborigen, el comienzo de la conquista y el saqueo de las Indias Orientales, la conversión del continente africano en cazadero de esclavos negros: son todos hechos que señalan los albores de la era de la producción capitalista. Estos procesos idílicos representan otros tantos factores fundamentales en el movimiento de la acumulación originaria" (4).

Y con el inicio de la era capitalista y de la historia universal hace su irrupción también el eurocentrismo, concepción que toma a Europa como centro, al hombre europeo como la expresión suprema del Hombre y al sistema de valores de la cultura europea como el genuino sistema de valores universales. Concepción que, independientemente del grado de fundamentación histórica que haya tenido para un determinado período de la evolución universal del hombre, extiende su centrismo hacia toda época pre-universal de la historia y hacia toda época futura. Fue precisamente hace cinco

siglos cuando surgió esta ideología que, desde entonces, ha servido virtualmente de telón de fondo a toda interpretación de la historia y a toda teoría social producida tanto en Europa, como fuera de ella. Y en su origen influyó decisivamente el desenlace de aquel encuentro producido en América entre hombres tan distintos como el europeo y el indo-americano.

Si se ha de hablar con precisión, más que encuentro, se produjo un encontronazo, una colisión de hombres pertenecientes a diferentes culturas, de hombres que eran genéricamente diferentes (5). Un verdadero torbellino cultural tenía que ser el efecto directo de aquel tropiezo de géneros. La indicación de la causa inmediata del naufragio no capta todo el simbolismo del uso (¿consciente?) por Shakespeare del sugestivo título de La Tempestad para identificar una obra que evidentemente alude a América y a la puesta en contacto de seres tan dispares (6). 1492 significó una gran ruptura axiológica, el choque traumático de diferentes sistemas de valores, cada uno de los cuales había tenido hasta entonces su propio fundamento objetivo y un alcance limitado a sus respectivos universos humanos. Las culturas americanas no eran superiores ni inferiores a la europea. Eran sencillamente distintas, apropiadas al tipo de hombre al que pertenecían. Podrían compararse los niveles de desarrollo económico, técnico, militar; pero no los valores de culturas tan distintas. No puede juzgarse como superior a la cultura europea por el desenlace que a la larga tuvo la conquista, ni por el hecho de que al final haya sido impuesta como cultura dominante. Los indígenas eran tan humanos como los españoles y sus valores tan legítimos como los de aquellos.

Es por esa razón que representa un enorme falseamiento histórico el término "descubrimiento", con el que se acostumbra a calificar los acontecimientos ocurridos en 1492. La aceptación de este término implica asumir como genérico y universales al hombre y a los valores europeos, en una época en que aún no existían ni los valores universales ni un único hombre genérico. Esta extensión ideológica de la universalidad humana hacia épocas pre-universales de la historia tiene la intención euro-centrista de presentar al europeo como el sujeto por excelencia del proceso histórico, como el

Hombre con mayúscula, al tiempo que el resto de la humanidad es cosificado, asumido como objeto, como flora y fauna, pero no como hombres reales. No descubrimiento, sino impacto violento entre culturas fue lo que se produjo en América en 1492. Y no el choque entre sólo dos culturas, sino choque masivo, múltiple. Los indígenas no constituían una masa homogénea, ni tenían un único sistema de valores. Por siglos estuvieron confinados en regiones aisladas y, a pesar de ciertos contactos entre ellos, carecían de una visión de conjunto de la masa continental.

Nadie duda de que a la larga, y de haber continuado su senda de desarrollo autónomo, los indígenas americanos hubiesen alcanzado un grado mucho mayor de homogeneidad cultural. Ya antes de 1492 se habían producido contactos e influencias "entre diferentes focos culturales, no sólo dentro de una misma región o cultura -- lo que resulta casi siempre más evidente-- sino también entre las distintas regiones" (7). Se habían producido guerras, conquistas, intercambio comercial y, en alguna medida, transmisión mutua de valores. Se sabe que cuando los aztecas se convirtieron en los nuevos dominadores del valle de México, luego de imponerse, conquistar y someter, llevaron a cabo una extraordinaria reforma ideológica de la antigua religión para adaptarla a sus intereses y consolidar su poderío (8). La quema de los viejos códices, la sustitución de divinidades y la implantación de los sacrificios humanos, con la cósmica misión de salvar al Quinto Sol, eran una muestra de la existencia de relaciones de dominación y del intento monopolizador del protagonismo histórico y de los valores supremos, valores que se le imponían por la fuerza a las tribus derrotadas.

La existencia de amplias zonas vírgenes por explotar, la dispersión en que vivían las principales comunidades, las grandes distancias y la carencia de medios adecuados de transporte, fueron factores que contribuyeron al aislamiento, a la contingencia de los contactos y a la enorme diversidad de culturas. Se calcula en cerca de veinte millones los habitantes que existían en América en 1492, con alrededor de trescientas lenguas distintas (9) y múltiples expresiones culturales, portadoras de cosmovisiones diferentes, basadas en distintos niveles de desarrollo económico y con un pensamiento muy diverso. Con cada una de esas culturas se produjo una colisión diferenciada de valores, cada una sufrió su propia ruptura axiológica.

Los diferentes ingredientes humanos -europeos y americanos- que protagonizaron aquellos hechos, interpretaban desde su cosmovisión los acontecimientos que se producían, intentaban conciliar con
su imagen de los valores las expresiones culturales del
otro. Pero se trataba en realidad de sistemas de valores
inconciliables, formados como resultado de historias
diferentes, de medios socio-culturales distintos. En la
concepción del mundo europea no había espacio para
las "extravagancias" culturales de los indígenas. En la
conciencia de estos últimos no podían caber aquellos

otros seres de piel tan distinta, vestidos de una manera tan rara, con aparatos que mataban y hacían mucho ruido, montados encima de aquellos otros seres, todavía más extraños, que andaban en cuatro patas. Ni siquiera los traductores podían poner en comunicación plena cosmovisiones tan distantes. Absolutamente nadie podía conocer a profundidad las culturas que en suelo americano chocaban.

Es lógico que desde el ángulo visual de cada una de aquellas culturas se asumiera como irracionales muchas de las conductas consideradas "normales" dentro de la otra cultura. En tales condiciones, era totalmente inevitable la aparición de la duda sobre la racionalidad y la humanidad del otro. Ilógico hubiese sido que la duda no surgiera. Ello habría implicado que aquellos hombres poseían una visión genérica de la humanidad más amplia que la que su historia y cultura le propiciaba, visión que sencillamente no había de dónde extraer. No puede el hombre alcanzar un conocimiento pleno de su género hasta tanto no entre en contacto con la diversidad de manifestaciones de ese género, es decir, con sus otros representantes, distintos a él. Mientras esto no ocurre, es imposible evitar que en su imagen del género tienda a generalizar lo no generalizable. Por esa razón, al encontrarse con hombres que chocan con esa imagen, aparece inmediatamente la duda sobre su humanidad.

Sabido es que, con posterioridad, esta duda, extendida en el tiempo más de lo necesario y convertida en convicción sobre la disminuida humanidad del otro, sirvió de pretexto y de justificante moral a la conquista, a la colonización, a la esclavización del indio y del negro, con todo lo que de reprochable tuvo aquel proceso. Pero ello no elimina el carácter absolutamente necesario que tuvo su surgimiento (10). Por eso es necesario evitar una evaluación apresurada de la carga moral que aquella interrogante tuvo. No se puede evaluar la conducta humana haciendo abstracción de las circunstancias y de la fundamentación objetiva de los acontecimientos históricos. Sólo después de una adecuada contextualización es posible una valoración moral acertada.

Por demás, la duda no sólo estuvo presente en el europeo, sino también, y por la misma razón, en el indígena. También este último tenía, como era natural para su época, un concepto estrecho de hombre. Hasta hoy nos llega el testimonio del grito de orgullo con que una de aquellas comunidades indígenas iba cubriendo el mar que hoy lleva su nombre: "sólo el caribe es hombre" (11). Conocido es también que el gran Moctezuma de los aztecas identificó a Hernán Cortés con Quetzalcóalt (Serpiente Emplumada) que, según la leyenda, había sido primero hombre y Emperador de los toltecas más de mil años atrás y que habría de regresar, según él mismo lo había prometido, convertido probablemente en dios en una fecha cercana a la del arribo de los españoles. Otros testimonios han quedado de la identificación de los españoles con dioses (12). Y los dioses no son, a fin de cuentas, hombres.

Notas

(1) **Leopoldo Zea**: "Descubrimiento e identidad latinoamericana". UNAM, México 1990, p. 9

(2) Carlos Marx: "El Capital". Ediciones de Ciencias Sociales, La Habana 1973, t. I, p. 656

(3) 1492 es apenas una fecha simbólica: la del arribo de Colón a tierras americanas. La verdadera conquista, colonización y explotación de América, con su inevitable repercusión en Europa, adquiere rango significativo sólo en pleno siglo XVI.

(4) Carlos Marx: ob. cit., p. 688

(5) Si comprendemos a lo genéricamente humano como un producto fundamentalmente histórico, no cabe entonces concebir un unificado género humano previo del proceso de universalización de la historia: "El género humano, término tan



El hecho de que llegaran seres tan distintos a sí mismo, con rasgos, hábitos y conductas tan alejados de la imagen de hombre que se había formado como resultado de su propia cultura y de sus contactos con otras culturas aledañas, provocó en el indígena un gran desconcierto interpretativo. Su primera y lógica reacción fue la de ubicar a aquellos seres dentro de su propia cosmovisión. Si no se parecían mucho a los hombres corrientes y normales, entonces debían ser seres extraordinarios, presumiblemente dioses. Los dioses no se ven todos los días. La imagen que de ellos tenía el indígena era mucho más indefinida e imprecisa que su idea sobre el ser humano. En otras palabras, la conversión de los españoles en dioses evidencia un casi ya desesperado intento por no deshacerse de su concepción del mundo, por no desgarrarse culturalmente, por no romper su mundo de valores. Que regresara Quetzalcóalt al mundo azteca no era, por supuesto, nada halagüeño (13), pero sí perfectamente lógico y racional desde el ángulo visual de aquella cultura.

Por eso, cuando a fuerza de convivir con los españoles, de verlos combatir entre ellos (Cortés contra Pánfilo de Narváez, por ejemplo), de observar cómo morían, caían heridos o enfermaban, los aztecas cayeron en cuenta de que no se trataba de dioses, sino de seres humanos bien terrenales que representaban la avanzada de una invasión, entonces sintieron que aquello no era más que el preludio del fin del mundo, de la muerte de su Quinto Sol, de la destrucción del imperio azteca con su cosmovisión y con sus valores. "La sabiduría de los tlamatinime (sabios aztecas.- JRF) había sido negada, destruida; toda su 'visión del mundo (...)', ahora se

había probado, era inadecuada y no daba cuenta de la realidad. Moctezuma, como tlamatini que era, había muerto. Su muerte física era cuestión de horas" (14). Que fueran hombres era peor a que fueran dioses, aunque entre estos últimos viniera el temido Quezalcóalt. La "humanización" del español en el imaginario indígena incrementó su sensación apocalíptica. Era el inicio de un terrible desgarramiento valorativo.

Después vendría ya la invasión directa, la guerra, la violencia, la conquista abierta y descarnada y, con ella, la imposición de una nueva cultura, de una nueva lengua, de una nueva religión, de un nuevo Dios, de un nuevo mundo de valores. El indígena que logró sobrevivir quedó indignamente aplastado por el peso de aquella cultura extraña hacia cuya órbita había sido violentamente obligado a moverse. Tratará, en lo adelante, de conservar, lo mejor que pueda, sus valores, pero ya nunca más podrán éstos ser lo que fueron, tendrán para siempre el sello imborrable de la cultura invasora. Podrán algunos de ellos ser guardados con celo en pequeños islotes comunitarios. Aún así, incluso esos, no tendrán otra opción que adaptarse, que integrarse, que mestizarse, con los valores ahora dominantes. El campo de batalla decidió el desenlace no sólo de la conquista, sino también del violento y masivo choque de valores que se había producido. La derrota le había confirmado al indígena la cruel y sangrienta "humanidad" a la que pertenecían aquellos hombres. La victoria, por el contrario, había reforzado en el español la visión de no humanidad o de humanidad disminuida que tenía del indio. De la superioridad militar era extraída, por simple analogía, la conclusión sobre la superioridad cultural.

usual hoy, no es un concepto abstracto, posee un contenido bien concreto determinado por la historia. No es posible hablar de un único género humano hasta tanto el hombre no es de hecho históricamente universal. Mientras que el universo de relaciones sociales se mantuvo restringido en el nivel de áreas cultural y territorialmente localizadas e independientes el hombre genérico fue uno distinto para cada una de esas culturas" (J. R. Fabelo Corzo: "Los valores y sus desafíos actuales". BUAF/I, Puebla/La Habana 2001, p. 90).

(6) Sobre el vínculo de la obra shakespereana con la experiencia "novomundista", ver Roberto Fernández Retamar: "Para el perfil definitivo del hombre". Ed. Letras Cubanas, La Habana 1985, pp. 223-228

(7) "Las ideas en América Latina. Una antología del pensamiento filosófico, político y social" (Introducción de Isabel Monal). Casa de las Américas, La Habana 1985, Primera parte, t. I, p. 32

(8) Ibid., pp. 39-40

(9) Arturo Uslar Pietri: "La creación del Nuevo Mundo". FCE, México 1992, pp. 12 y 173

(10) "Hoy cabe preguntarse qué ocurriría si en las condiciones actuales se produjera un hipotético contacto con seres racionales de otros planetas, presumiblemente más alejados de nuestra visión actual del hombre de lo que era en su tiempo el indio o el negro para la representación europea. Cabe esperar,

por supuesto, que la dolorosa 'experiencia' terricola impida que ese contacto sea tan abominable como el producido como resultado del 'descubrimiento' del 'Nuevo Mundo'. Pero lo que sí parece indudable es que este nuevo encuentro haría actualizar la interrogante: ¿serán en realidad ellos tan hombres como nosotros?" (J. R. Fabelo Corzo: "Retos al pensamiento en una época de tránsito". Ed. Academia, La Habana 1996, p. 16)

(11) Roberto Fernández Retamar: ob. cit., p. 414

(12) Los incas calificaban a los españoles como dioses de cara blanca o como Viracochas, nombre éste con el que también identificaban a su dios creador (Ver Víctor W. von Hagen: "Los incas". Gente Nueva, La Habana 1988, pp. 114-123)

(13) El anunciado regreso de Quetzalcóatl fue siempre asumido por los aztecas como una amenaza. Había amado mucho a los toltecas, y después los aztecas subordinaron sangrientamente al resto de los pueblos toltecas. Se había opuesto a los sacrificios humanos, y los aztecas los institucionalizaron. Se sentiría seguramente ofendido por las reformas introducidas por Tlacaélel y por la quema de los viejos códices. Además, había sido expulsado y se esperaba un regreso con ánimo de venganza.

(14) Enrique Dussel: "El encubrimiento del Otro (Hacia el Origen del Mito de la Modernidad)". Nueva Utopía, Madrid 1992, p. 156. Durante cerca de cincuenta años, a partir de 1492, se les negó a los "naturales" la condición de seres humanos (15). Pero tampoco después se les reconoció su plena humanidad. Siempre fueron calificados como sub-humanos, paganos, salvajes, bárbaros, inferiores. Esa noción, consciente o inconscientemente formulada, ha estado presente hasta nuestros días, ha extendido su objeto a todos los habitantes de éstas y otras tierras del Sur y ha ampliado su sujeto a todo Occidente.

Ya fue señalado, la lógica duda original se había extendido demasiado. El indígena sería forzado a ampliar su concepto genérico de hombre y a asimilar, a las buenas o a las malas, los valores traídos por los europeos. El español no se sentía obligado a hacer lo mismo con el indígena. Más aun, hacerlo le era totalmente inconveniente, incongruente con sus intereses políticos y económicos. ¿Cómo habría podido conciliar su moral cristiana con la conquista y colonización sin el pretexto de la necesaria evangelización de aquellos seres incivilizados y paganos?. El español hizo todo lo posible por mantener incólume su visión del género humano y de sus valores supremos. Se propuso entonces llevar al indio hacia esos, sus conceptos, transformarlos en seres civilizados, convertirlos a la verdadera religión, convencerlos de la existencia de un único Dios, propiciarles la racionalidad que presuntamente ellos no tenían o que les era escasa; en resumen, hacerlos hombres a su imagen y semejanza. El cristianismo sería la doctrina que lo guiaría en esta misión, la evangelización sería el modo en que la llevarían a cabo.

Debe tenerse en cuenta que en el propio año de 1492 se cierra el capítulo de la reconquista en España con la recuperación de Granada. La reconquista es uno de los hechos más significativos en la historia de España, duró más de 700 años, representó un estado de guerra casi permanente durante todo ese tiempo. La resistencia, la lucha y, por fin, la culminación de la reconquista se lleva a cabo bajo las banderas del cristianismo. El cristianismo, por tanto, forma una mezcla indisoluble con el patriotismo y el liberacionismo en la conciencia del pueblo español. Esto explica en parte su permanencia hegemónica (junto a la escolástica como su expresión filosófica) mucho más allá de lo que perduró en el resto de Europa. Cuando los ibéricos marcharon a América, lo hicieron amparados en el mismo sentimiento de liberación cristiana que los guió en la Reconquista. "El espíritu misionero que permeó gran parte de la conquista era visto por los conquistadores y los misioneros como una cruzada espiritual de liberación (...), concebían la conquista como una guerra santa en contra del paganismo, resultando en la liberación de pueblos que hasta entonces habían estado enajenados de la verdad" (16). Claro que, en el fondo, lo que los ibéricos buscan en América es el dominio económico y político de la región, una fuente fácil e incalculable de riquezas. Pero la envoltura evangelizadora con que se realizó este proceso es un sello que distingue la conquista ibérica de otras que le sucedieron, distinción que juega un importante papel en los valores que a la larga van a identificar a esta región del planeta.

El español (y el ibérico, en general) siempre se preocupó por justificar axiológicamente la conquista y colonización, la interpretó como un valor positivo no sólo para sí mismo, sino también para el conquistado, incapaz de reconocer, dada su escasa racionalidad, la "benevolencia" de aquel acto. Así fue como todo aquel proceso, tan desgarrante para el indígena, fue interpretado como una gran proeza emancipadora por el invasor. "Tal será la cultura cristiana que traen consigo los conquistadores y colonizadores iberos del siglo XVI, dispuesta sí a incorporar a los hombres de las tierras descubiertas, pero siempre que éstos, a su vez, renuncien a sus propias expresiones culturales. Sus evangelizadores están dispuestos a asimilar a esos entes o homúnculos (...), si estos abandonan, para siempre, un pasado que parece ser más obra de demonios que de Dios. Esto es, si aceptan ser conducidos, libres de toda culpa, desnudos de una falsa cultura e historia, hacia la cultura que Dios mismo ha creado. Así, sobre las demoníacas culturas indígenas se sobrepondrá la cultura del conquistador y el colonizador" (17).

Sin embargo, a pesar de la renitencia ibérica a admitir nuevos valores dentro de su cultura como resultado de la aventura americana, 1492 también significó, más que para Iberia, para toda Europa, un enorme salto axiológico. Responsables de ese salto fueron incluso también algunos factores no humanos de América. La papa y el maíz, además del gran significado que tuvieron como arma para enfrentar la pesada hambruna europea, ejercieron una importante influencia cultural en el "viejo" continente al introducir nuevos hábitos y costumbres. Lo mismo puede decirse del tabaco, el cacao, el caucho y muchos otros productos originarios de América. Las "nuevas" tierras, los "nuevos" climas, la "nueva" fauna y la "nueva" flora desarrollaron el conocimiento europeo, estimularon la búsqueda y la investigación, hicieron variar la visión del planeta y del cosmos. Los nuevos seres humanos encontrados, aun cuando sólo a medias fuesen reconocidos como tales, provocaron un cambio en la perspectiva moral y antropológica del europeo. La experiencia americana fue fuente de no pocas ideas humanistas y utópicas en Europa.

Pero, más que todo eso, América se convirtió en escenario, puente y trampolín para la universalización práctica de los valores occidentales. Occidente se hizo Occidente gracias a América. Gracias a esa, su primera periferia, Europa se hizo centro, no sólo del capitalismo mundial, no sólo de todo avance económico, científico y tecnológico en el planeta, sino también del primer sistema-mundo y, con él, del primer sistema universal de valores.

Lo que en América ocurre a partir de 1492 es la clásica expresión de lo que Darcy Ribeiro llama "expansión civilizatoria". Quienes se expanden mantienen la autonomía en el comando de su destino. Quienes son alcanzados por la expansión se incorporan, bajo el dominio de un centro rector, a una historia que es, a partir de entonces, conjunta. La civilización que se expande impone su cultura y sus valores, los viejos y los nuevos, surgidos como resultado del propio proceso de expan-

sión, a los otros pueblos, provocando en estos últimos una verdadera transfiguración cultural. Pero hay una diferencia sustancial entre los procesos de expansión anteriores y posteriores a 1492. Estos últimos son procesos unitarios, abarcadores de todo el ecumene. "Desde entonces", escribe Ribeiro, "la evolución humana y la historia universal empiezan a marchar sobre los mismos rieles, integrando todos los pueblos en los mismos procesos civilizatorios". "Los pueblos americanos (dice más adelante), así como los africanos y asiáticos avasallados y en gran parte exterminados en este movimiento, vieron detenida su creatividad civilizadora propia y fueron colonizados y convertidos en proletariados externos de potencias europeas en el curso de un proceso civilizatorio único que ya entonces abarcaba al mundo entero" (18).

Es América el primer territorio "occidentalizado", el primero que es alcanzado por una civilización y
un modo de producción, para los que la expansión ecuménica era parte constitutiva de su propia lógica interna
de desarrollo. Europa necesitaba de América como su
otra cara, la cara que, pintada con pinceles occidentales,
habría de quedarse oculta para extraer de ella todo el
jugo necesario que permitiese desarrollar y mantener
la lozanía de la cara ostensible de la modernidad capitalista. En cierto sentido, tiene razón O'Gorman cuando
afirma que América, más que descubierta, fue inventada
por Europa. "En la invención de América —dice-- y en
el desarrollo histórico que provocó hemos de ver, pues,
la posibilidad efectiva de la universalización de la cultura
de Occidente" (19).

Si para Europa 1492 significó la autoafirmación de su cultura, la realización de sus tendencias expansivas y la apertura de la posibilidad de universalizar los valores originados en su seno, para América aquella fecha representó una enorme suplantación de valores, la supresión de su proceso histórico-natural de desarrollo, la muerte de su cultura autóctona. El destino de los valores culturales de la América precolombina quedó sellado cuando Cortés echó violentamente a rodar los ídolos aztecas de Cempoala. La colonización trajo consigo un sistema de valores importado y ajeno a estas tierras. La autoctonía cultural de la América precolombina fue poco a poco desapareciendo. En su lugar comenzó a desarrollarse una nueva América, latina, mestiza. Lo que aquí en realidad se iba produciendo no era ni la prolongación de la cultura aborigen, ni la mera extensión de la cultura europea, sino la formación de una nueva cultura híbrida. Era el nacimiento de un Nuevo Mundo (20).

Y puede decirse más. Tal fue la dimensión de los acontecimientos de 1492, tan grande fue el salto socio-histórico y cosmovisivo que representó, que con él nace no sólo un Nuevo Mundo particular, sino también un Nuevo Mundo planetario. No sólo América, sino el planeta entero era ahora un Nuevo Mundo. A partir de ese momento el ecumene se hizo distinto, tanto en su objetividad social, como en su percepción subjetiva y su expresión discursiva. Una de las secuelas de mayor importancia y más larga data de estos acontecimiento fue, por un lado, el euro-centrismo que desde el "viejo" mundo comenzó a irradiarse y, por otro, el dilema histórico entre lo universal y lo propio en que quedó sumida América Latina desde entonces.

"Érase una vez el materialismo dialéctico ....". En ciertos ambientes de la izquierda intelectual occidental, se habla con el estilo de los antiguos cuentistas cuando se trata de este aspecto esencial de la teoría marxista, el cual es considerado como algo mítico y remoto que no ha resistido la prueba del tiempo y que es sólo un residuo del pasado, al que nos debemos acercar con instrumentos propios del erudito y del filólogo.

En esta obra obra puede encontrarse una admirable reconstrucción hermenéutica de las reacciones que, desde la racionalidad azteca, en particular la de Moctezuma, provoca el arribo y posterior convivencia de los españoles en el mundo indígena (ver pp. 135-159)

(15) Rubén Bareiro: "De celebraciones, genocidios y conmemoraciones", en Revista Casa de las Américas, La Habana 1992, № 186, p. 105

(16) Jorge E. Gracia:
"La liberación como foco utópico del pensamiento latino-americano", en "La utopía de América", Simposio Internacional sobre el V Certtenario. Universidad Autónoma de Santo Domingo, Santo Domingo 1992, p. 31

(17) **Leopoldo Zea:** "América Latina: largo viaje hacia sí misma", en Latinoamérica; Cuadernos de Cultura Latinoamericana. UNAM, México 1978, Nº 18, p. 8

(18) Darcy Ribeiro: "La cultura latinoamericana", en Latinoamérica, Cuadernos de Cultura Latinoamericana. UNAM, México 1978, Nº 6, p. 25

(19) Edmundo O'Gorman: "La invención de América". FCE, México 1975, p. 98

(20) Claro que, como objetividad geográfica, América es tan vieja o tan nueva como cualquier otra parte del planeta. Sin embargo, en un sentido sociocultural, después de 1492, América comenzó a ser portadora de un nuevo conglomerado humano y de una nueva cultura.

