



# Esmâ-i Hüsnâya Dayanan Kelâm Anlayışı

Ebû İshak es-Saffâr Örneği



Hümeyra SEVGÜLÜ HACİİBRAHİMOĞLU



## Esmâ-i Hüsnâya Dayanan Kelâm Anlayışı Ebû İshak es-Saffâr Örneği

(The Understanding of Kalām Based on al-Asmā<sup>,</sup> al-Husnā The Case of Abū Isḥāq al-Ṣaffār)

Hümeyra Sevgülü Haciibrahimoğlu

Elektronik Kitap | eBook 2021



Oku Okut Yayınları | Oku Okut Publishing www.okuokut.org Kitap Adı | Book Title: Esmâ-i Hüsnâya Dayanan Kelâm Anlayışı: Ebû İshak es-Saffâr Örneği Çeviri Başlık | Translated Title: The Understanding of Kalām Based on al-Asmā<sup>7</sup> al-Husnā: The Case of Abū Isḥāq al-Ṣaffār



Yazar | Author: Hümeyra SEVGÜLÜ HACİİBRAHİMOĞLU ORCID: 0000-0001-7841-0665



Yayınevi | Publisher: Oku Okut Yayınları | Oku Okut Publishing Sertifika No | Certificate Number: 49846

Yayın No | Publication Number: 1 Kelâm Araştırmaları Dizisi: | The Series of Kalām Studies: 1



Dizi Editör | Series Editor: Abdullah DEMİR

**ORCID:** 0000-0001-7825-6573

**ISBN:** 978-605-74416-0-7

Yayım Tarihi | Year of Publication: Mayıs | May 2021 Yayın Türü | Publication Type: E-Kitap | eBook Yayım Yeri | Place of Publication: Ankara, Turkiye Yayımlandığı Ortam | Publishing Format: PDF Yayın Dili | Language: Türkçe | Turkish

Sayfa Sayısı | Pages: 261

9

**Erişim Hakkı | Access Right: Açık** Erişim | Open Access

Lisans Türü | License: CC-BY-NC



Telif Hakkı | Copyright: Hümeyra Sevgülü Haciibrahimoğlu Erişim | Access: www.okuokut.org/oku-okut-yayinlari



Zenodo: zenodo.org/communities/okuokutyayinlari

DOI: 10.5281/zenodo.4744354

**Etik Beyan | Statement of Publication Ethics:** Bu kitap, Hümeyra SEVGÜLÜ HACİİBRA-HİMOĞLU tarafından Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi'nde Dr. Abdullah DEMİR danışmanlığında 2020 yılında tamamlanan "Ebû İshak es-Saffâr'ın Esmâ-i Hüsnâ Yorumu Çerçevesinde Kelâmî Görüşleri" başlıklı yüksek lisans tezinin gözden geçirilmiş hâlidir.

This book is the revised version of the master's thesis titled "Abū Isḥāq al-Ṣaffār's theological views in the context of al-Asmā' al-Ḥusnā", which was completed in 2020 by Hümeyra Sevgülü Haciibrahimoğlu under the supervision of Dr. Abdullah DEMIR at Ankara Yıldırım Beyazıt University.



Atıf Bilgisi | Cite as: Sevgülü Haciibrahimoğlu, Hümeyra. Esmâ-i Hüsnâya Dayanan Kelâm Anlayışı: Ebû İshak es-Saffâr Örneği. PDF: Oku Okut Yayınları, 2021. https://doi.org/10.5281/zenodo.4744354

# The Understanding of Kalām Based on al-Asmā<sup>,</sup> al-Husnā: The Case of Abū Isḥāq al-Ṣaffār

al-Ṣaffār lists the divine names in alphabetical order and explains them semantically in the chapter of al-asmā' al-husnā. Then he goes on to clarify each divine name through a theological lens with a specific reference to the subject of kalām. In the pre-Saffar Ḥanafite-Māturīdite theological literature, there is no other work that addresses al-asmā' al-husnā in such an extensive way.

This book consists of three main sections. The first section titled "Methodological Framework", elaborates on the focus, significance, purpose and method of the study, along with the sources used. The first part describes the political, social and religious status of Transoxiana (Mā-warā' al-Nahr) region and the cities of Bukhara and Marw, the sociocultural environment in which Saffar lived. The second chapter addresses various concepts, which promote the understanding of al-asmā' al-husnā, such as name, tasmiya, musammā, attribute and qualification in addition to the theological debates such

as the number and  $ihs\bar{a}^{2}$  of al-asm $\bar{a}^{3}$  al-husn $\bar{a}$ . Then, it provides information about the al-asmā<sup>3</sup> al-husnā literature produced in the pre-Saffār period. The end of each chapter comes with a detailed table with the 178 divine names mentioned by al-Saffar. In the third chapter, the author initially discusses the theological principles that al-Saffar considered while explaining the essence of al-asmā<sup>3</sup> al-husnā. This section also determines and systematically categorizes the theological views and evaluations put forward by al-Saffār while explaining the divine names in Talkhīs al-adilla. The tables with the divine names and the related discussions can be seen at the end of the discussion for each subject. The last section presents the conclusions reached, regarding the kalām method based on al-Ṣaffār's understanding of the essence of al-asmā' al-husnā. The present study revealed that he made theological interpretations in 75% of the al-asmā<sup>3</sup> al-husnā and interpreted all theological issues ranging from the subjects of knowledge and existence to the Afterlife in connection with the al-asmā' al-husnā. These results indicate that al-Ṣaffār's understanding of kalām is based on the interpretation of the divine names.

## Keywords:

Kalām al-Asmā<sup>></sup> al-Husnā The Beautiful Names of Allah Abū Isḥāq al-Ṣaffār Māturīdiyya Talkhīs al-adilla li-qawā'id al-tawhīd

### LC Subject Headings:

Islam—Doctrines
Islamic sects
Māturīdīyah
God (Islam)
God—Name
God (Islam)--Attributes--Early works to 1800
Ṣaffār, Ibrāhīm ibn Ismā'īl, -1139 or 1140

## Esmâ-i Hüsnâya Dayanan Kelâm Anlayışı Ebû İshak es-Saffâr Örneği

Bu kitapta, Ebû İshâk es-Saffâr'ın (öl. 534/1139) kelâmî görüşleri, Telḫîṣü'l-edille li-kavâʿidi't-tevḥîd adlı eserinde Allah'ın isimlerinin anlamlarını açıklarken yaptığı yorumlar çerçevesinde ele alınmaktadır. Ebû İshâk es-Saffâr, 6./12. yüzyıl Hanefî-Mâtürîdî âlimlerinden biridir. Kelâma dair Telḫîṣü'l-edille eserinde esmâ-i hüsnâ konusuna ayrıntılı olarak yer vermektedir. İki cilt hâlinde yayımlanan bu eserin yaklaşık üçte birlik bir kısmını esmâ-i hüsnâ konusu oluşturmaktadır. Bu kısım incelendiğinde, Saffâr'ın Allah'ın varlığı, birliği ve sıfatları ile ilgili konular başta olmak üzere pek çok konuyu 175 esmâ-i hüsnâya dayanarak izah ettiği görülmektedir. O, esmâ-i hüsnâ bölümünde yer vermediği bazı isimlere ise müstakil başlıklar altında değinmektedir. Örneğin el-Mütekkelim ismi kelâm sıfatını bağlamında ve halku'l-Kur'ân ile icâz'ul-Kur'ân gibi konularla ilişkili bir şekilde ele almaktadır. Bu isimler de listeye dahil edildiğinde sayı 178'e ulaşmaktadır. Bu durumda eserin yarısını esmâ-i hüsnâ konusu teşkil etmektedir.

Saffâr, esmâ-i hüsnâ bölümünde alfabetik bir sıra içerisinde ele aldığı ilâhî isimleri öncelikle lugavî (semantik) yönden izah etmektedir. Sonrasında ise değerlendirdiği ilahî ismi, bir kelâm konusu ile bağlantı kurarak kelâmî perspektifle açıklamaktadır Esmâ-i hüsnâ temelinde ele alınan konuların hilâfet meselesi hariç diğer kelâm bahislerini kapsadığı görülmektedir. Saffâr öncesi Hanefî-Mâtürîdî kelâm literatürü içinde esmâ-i hüsnânın bu kadar kapsamlı ele alındığı başka bir eser bilinmemektedir.

Bu kitap; üç ana bölümden oluşmaktadır. "Metodolojik Çerçeve" başlıklı giriş bölümünde çalışmanın konusu, önemi, amacı, yöntemi ve kaynakları hakkında bilgi verilmiştir. Birinci bölümde Saffâr'ın yaşadığı sosyokültürel çevre olan Mâverâünnehir bölgesi ile Buhara ve Merv şehirlerinin siyasî, sosyal ve dinî durumu ortaya konulmaya çalışılmıştır. İkinci bölümde esmâ-i hüsna konusunun anlaşılmasına temel oluşturan *isim, tesmiye, müsemmâ, sıfat* ve *vasf* gibi kavramlar ile esmâ-i hüsnânın sayısı ve *ihsâ*sı gibi kelâmî tartışmalara değinilmiştir. Sonrasında Saffâr öncesi dönemde kaleme alınan esmâ-i hüsnâ litaratürü hakkında bilgi verilmiştir. Bölüm sonuna Saffâr'ın rivayet ettiği 178 ilahî isme dair ayrıntılı bir tablo eklenmiştir. Üçüncü bölümde öncelikle, Saffâr'ın esmâ-i hüsnâyı izah ederken dikkate aldığı kelâmî ilkeler

tespit edilmeye çalışılmıştır. Sonrasında ise Saffâr'ın *Telhışü'l-edille*'de ilâhı isimleri açıklarken ortaya koyduğu kelâmı görüş ve değerlendirmeler belirlenerek sistematik bir şekilde kategorize edilmiştir. Bu kapsamda ele alınan her konunun sonuna ilgili ilâhı isimleri ve bağlantılı olduğu tartışmaları içeren tablolar eklenmiştir. Sonuç bölümünde ise Saffâr'ın esmâ-i hüsna anlayışına dayanan kelâm yöntemine dair ulaştığımız sonuçlara yer verilmiştir. Bu kitapta onun, esmâ-i hüsnanın %75'inde kelâmı yorumlarda bulunduğu ve bilgi-varlık bahsinden âhiret hayatına kadar bütün kelâm konularını esmâ-i hüsna ile bağlantılı yorumladığı tespit edilmiştir. Ulaşılan bu sonuçlar, Saffâr'ın kelâm anlayışının ilâhı isimlerin yorumuna dayandığını ortaya koymaktadır.

#### Anahtar Kelimeler:

Kelâm Esmâ-i hüsnâ Allah'ın Güzel İsimleri Mâtürîdilik Ebû İshâk es-Saffâr Telhîsü'l-edille li-kavâ'idi't-tevhîd

#### LC Konu Başlıkları:

İslam — Öğretiler İslam Mezhepleri Mâtürîdilik Tanrı (İslam) Tanrı - Adı Tanrı (İslam) -Sıfatalrı - 1800'e Öncesi Eserler Saffār, İbrahim b. İsmail, -1139 veya 1140

### Yazar Hakkında | About the Author

Hümeyra SEVGÜLÜ HA-CİİBRAHİMOĞLU was born in Samsun. She received her primary, secondary and high school education in Corum. She graduated from Yalova University, Faculty of Theology (Arabic) in 2017. She received her MA degree from Ankara Yıldırım Beyazıt University with her thesis titled "Abū Ishāq al-Saffār's theological views in the context of al-Asmā<sup>3</sup> al-Ḥusnā" (2020). She is currently pursuing her doctorate education at the Department of Theology, Ankara Yıldırım Beyazıt University. Haciibrahimoğlu worked as an Arabic teacher at the Ministry of National Education between 2018-2019 and also taught Turkish and Arabic to foreigners in a private educational institution between 2018-2019. Currently she works as an educational coordinator at Okut Okut Academy, and she is the assistant editor of Eskiveni Journal. She continues her studies Māturīdite Kalām.

Hümeyra SEVGÜLÜ HA-CİİBRAHİMOĞLU. Samsun'da doğdu. ilk, orta ve lise eğitimini Corum'da tamamladı. Üniversitesi İlahiyat Fakültesi'nden (Arapça) mezun oldu (2017). Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi'nde "Ebû İshak es-Saffâr'ın Esmâ-i Hijsnâ Yorumu Cercevesinde Kelâmî Görüsleri" başlıklı teziyle yüksek lisansını tamamladı (2020), Hâlen Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü'nde kelâm alanında doktorasını sürdürmektedir. Bir süre Millî Eğitim Bakanlığı'nda Arapça öğretmenliği (2018-2019) yapan ve özel bir eğikurumunda yabancılara Türkçe - Arapça öğretimi konusunda çalışan (2018-2019) Haciibrahimoğlu, hâlen Oku Okut Akademi'de eğitim koordinatörü ve Eskiyeni dergisinde editör yardımcısı olarak calısmaktadır. Mâtürîdî kelâmına dair çalışmalarını sürdürmektedir.

ORCID: 0000-0001-7841-0665



## Oku Okut Publishing The Series of Kalām Studies

Okut Okut Publishing was founded on February 5, 2021 by Oku Okut Association to publish original research, compilations, and translated works in the field of humanities and social sciences.

Okut Okut Publishing embraces open access, non-commercial, scientific publishing. We share studies with our readers free of charge in e-book formats when they are considered appropriate for publication upon review processes and the decision of the editorial board.

Okut Okut Publishing aims to contribute to the dissemination of everexpanding scientific knowledge by publishing high-quality open access books, in compliance with international publishing standards and ethical principles.

Okut Okut Publishing uses the *ISNAD Citation System* as its academic writing and referencing style.

Each publication includes a 500-word Turkish and English abstract, and a unique DOI number is assigned to it.

This work in your hand is the first book in the Series of Kalām Studies of Okut Okut Publishing. In this study, Hümeyra Sevgülü Haciibrahimoğlu examines how Ḥanafite-Māturīdite theologian Abū Isḥāq al-Ṣaffār (d. 534/1139) interprets the al-asmā³ al-husnā from a theological point of view, based on his work titled Talkhīṣ al-adilla li-qawāʿid al-tawḥīd. The book deals with how the interpretations shape his understanding of kalām. It is based on the author's master's thesis titled "Abū Isḥāq al-Ṣaffār's theological views in the context of al-Asmāʾ al-Ḥusnā," completed at Ankara Yıldırım Beyazıt University Institute of Social Sciences in 2020. This work went through editorial review and was improved as a result of the evaluations made with the author and is presented to you its final form.

Okut Okut Publishing is willing to publish your works in open access format with a detailed summary in English.

 $Libraries, researchers\ and\ readers\ can\ feel\ free\ to\ use,\ store\ and\ share\ our\ publications\ in\ PDF\ format.$ 

I wish you good reading.

Dr. Abdullah Demir

Oku Okut Association Chairman of the Board Editor of the Series of Kalām Studies

## Oku Okut Yayınları Kelâm Araştırmaları Dizisi

Oku Okut Yayınları, 5 Şubat 2021 tarihinde Oku Okut Derneği tarafından sosyal ve beşerî bilimler alanına ilişkin araştırma, derleme ve çeviri türü eserleri yayımlamak üzere kurulmuştur.

Oku Okut Yayınları; açık erişimli, gayri ticari, bilimsel yayıncılığı benimsemiştir. Başvuru sonrasında yapılan incelemelerde ve Yayın Kurulu'nca alınan kararda yayımı uygun görülen çalışmalar, e-kitap formatlarında ücretsiz olarak okuyucularımızla buluşturulmaktadır.

Oku Okut Yayınları; uluslararası yayıncılık standartları ve etik prensipleriyle uyumlu, yüksek kalitede kitapları açık erişimli olarak yayımlayarak sürekli genişleyen bilimsel bilginin yayılmasına katkıda bulunmayı hedeflemektedir.

Oku Okut Yayınları, akademik yazım ve kaynak gösteriminde İSNAD Atıf Sistemi'nin kullanılmasını benimsemiştir.

Yayımlanan tüm kitaplar, 500 kelimelik Türkçe ve İngilizce özeti ile birlikte yayımlanır ve yayınlara DOI atanır.

Elinizdeki bu çalışma, Oku Okut Yayınları'nın *Kelâm Araştırmaları Dizisi*'nin ilk kitabıdır. Hümera Sevgülü Haciibrahimoğlu bu çalışmasında, Hanefî-Mâtürîdî kelâmcısı Ebû İshâk es-Saffâr'ın (öl. 534/1139) *Tellıışü'l-edille li-kava'idi't-tevlııd* adlı eserine dayanarak onun esmâ-i hüsnâyı kelâmı açıdan nasıl yorumladığını ve bu yorumların onun kelâm anlayışını nasıl şekillendirdiğini konu edinmektedir. Bu çalışma, 2020 yılında Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü'nde tamamlanan "Ebû İshak es-Saffâr'ın Esmâ-i Hüsnâ Yorumu Çerçevesinde Kelâmı Görüşleri" isimli yüksek lisans tezine dayanmaktadır. Çalışma, tarafımızdan editöryal açıdan okunmuş ve yazarı ile yapılan değerlendirmeler sonucunda kısmen geliştirilerek şimdi sizlere sunulan bu son hâlini almıştır.

Oku Okut Yayınları, sizlerin de çalışmalarını İngilizce ayrıntılı özeti ile birlikte açık erişim formatında yayımlamaya taliptir.

Kütüphaneler, araştırmacılar ve okurlar; yayınlarımızı PDF formatında kullanabilir, depolayabilir ve özgürce paylaşabilirler.

İyi okumalar dilerim.

Dr. Abdullah Demir

Oku Okut Derneği Yönetim Kurulu Başkanı Kelâm Arastırmaları Dizisi Editörü

## İÇİNDEKİLER

| TABL | O LİSTESİ                                        | 3  |
|------|--------------------------------------------------|----|
| ÖNSÖ | ÖZ                                               | 5  |
|      | GİRİŞ                                            |    |
|      | METODOLOJÍK ÇERÇEVE                              |    |
| 1.   | Araştırmanın Konusu                              | 9  |
| 2.   | Araştırmanın Amacı ve Önemi                      | 12 |
| 3.   | Araştırmanın Yöntemi                             | 12 |
| 4.   | Araştırmanın Kaynakları                          | 13 |
|      | BİRİNCİ BÖLÜM                                    |    |
|      | EBÛ İSHÂK es-SAFFÂR'IN HAYATI VE İLMÎ ŞAHSİYETİ  |    |
| 1.   | Yetiştiği Sosyokültürel Çevre                    | 23 |
| 2.   | Hayatı                                           | 36 |
| 3.   | İlmi Kişiliği                                    | 37 |
| 4.   | Eserleri                                         | 39 |
|      | İKİNCİ BÖLÜM                                     |    |
|      | ESMÂ-İ HÜSNÂYA DAİR TEMEL KAVRAMLAR VE MESELELER |    |
| 1.   | İsim, Sıfat, Vasf, Tesmiye ve Müsemmâ Kavramları | 41 |
| 2.   | Esmâ-i Hüsnâ Terkibi                             | 50 |
| 3.   | Esmâ-i Hüsnânın Sayısı                           | 56 |
| 4.   | Esmâ-i Hüsnânın İhsâsı                           | 64 |
| 5.   | Esmâ-i Hüsnânın Tevkīfîliği veya Kıyasîliği      | 66 |
| 6.   | Esmâ-i Hüsnânın Tasnifi                          | 74 |

# ÜÇÜNCÜ BÖLÜM

| E  | EBÛ İSHÂK ES-SAFFÂR'IN ESMÂ-İ HÜSNÂYA DAYANAN KE | LÂM ANLAYIŞI |
|----|--------------------------------------------------|--------------|
| 1. | Esmâ-i Hüsna Yorum Yöntemi                       | 94           |
| 2. | Bilgi ve Varlık Anlayışı                         | 96           |
| 3. | Allah İnancı                                     | 105          |
|    | 3.1. Allah'ın Varlığı                            | 105          |
|    | 3.2. Allah'ın İsimleri                           | 111          |
|    | 3.2.1. Tartışmalı İsimler                        | 111          |
|    | 3.2.2. Kullanılamayacak İfadeler                 | 115          |
|    | 3.2.3. İsm-i A'zam                               | 116          |
|    | 3.3. Allah'ın Sıfatları                          | 117          |
|    | 3.4. İlâhî Sıfatların Tasnifi                    | 120          |
|    | 3.4.1. Zâtî Sıfatlar                             | 120          |
|    | 3.4.2. Selbî Sıfatlar                            | 156          |
|    | 3.4.3. Haberî Sıfatlar                           | 186          |
| 4. | Nübüvvet İnancı                                  | 190          |
| 5. | Kader İnancı                                     | 198          |
|    | 5.1. Şer                                         | 198          |
|    | 5.2. Ecel                                        | 204          |
|    | 5.3. Rızık                                       | 205          |
| 6. | İman Anlayışı                                    | 209          |
| 7. | Âhirete İman                                     | 218          |
| 8. | Hilâfet Görüşü                                   | 233          |
| SC | NUÇ                                              | 235          |
| K/ | YYNAKÇA                                          | 239          |
|    |                                                  |              |

## TABLO LİSTESİ

Tablo 1. Saffâr'ın Esmâ-i Hüsnâ Bölümünde Eleştirdiği Din, Mezhep ve Gruplar 35

| <b>Tablo 2.</b> Saffâr'a Göre Esmâ-i Hüsnânın Tevkīfîlik Delilleri 69                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Tablo 3.</b> Saffâr'a Göre Lafızdan Müştak İlâhî İsimler 71                               |
| <b>Tablo 4.</b> Saffâr'a Göre Manadan Müştak İlâhî İsimler 72                                |
| <b>Tablo 5.</b> Saffâr'ın İzahına Yer Verdiği Esmâ-i Hüsnanın Listesi 80                     |
| <b>Tablo 6.</b> Saffâr'ın Varlık Konusunda Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 104                     |
| <b>Tablo 7.</b> Saffâr'ın Allah'ın Varlığı Konusunda Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 110           |
| <b>Tablo 8.</b> Saffâr'ın Allah'a Nispetini Uygun Bulmadığı İfadeler 115                     |
| <b>Tablo 9.</b> Saffâr'ın Hatalı Anlam Verilmesine Karşı Çıktığı İsimler 116                 |
| <b>Tablo 10.</b> Saffâr'ın Hayat Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 122            |
| <b>Tablo 11.</b> Saffâr'ın İlim Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 126             |
| <b>Tablo 12.</b> Saffâr'ın İrade Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 128            |
| <b>Tablo 13.</b> Saffâr'ın Kudret Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 133           |
| <b>Tablo 14.</b> Saffâr'ın Sem' Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 135             |
| <b>Tablo 15.</b> Saffâr'ın Basar Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 137            |
| <b>Tablo 16.</b> Saffâr'ın Kelâm Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 148            |
| <b>Tablo 17.</b> Saffâr'ın Tekvin Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 155           |
| <b>Tablo 18.</b> Saffâr'ın Vücûd Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 158            |
| <b>Tablo 19.</b> Saffâr'ın Kıdem ve Bekā Sıfatlarının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 162 |
| <b>Tablo 20.</b> Saffâr'ın Vahdâniyyet Kapsamında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 175              |
| <b>Tablo 21.</b> Saffâr'ın Muḫâlefetün li'l-ḥavâdis Kapsamında Atıf Yaptığı Esmâ 183         |
| <b>Tablo 22.</b> Saffâr'ın Kıyâm bi-nefsihî Kapsamında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 185         |
| <b>Tablo 23.</b> Saffâr'ın Haberî Sıfatlar Konusunda Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 188           |

**Tablo 24.** Saffâr'ın Nübüvvet Telakkisi Konusunda Atıf Yaptığı Esmâ 196 **Tablo 25.** Saffâr'ın Şerrin Yaratılması Konusunda Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 202

Tablo 26. Saffâr'ın Ecel Konusunda Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 203

Tablo 27. Saffâr'ın Rızık Konusunda Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 207

Tablo 28. Saffâr'ın İman Konusunda Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 215

Tablo 29. Saffâr'ın Âhiret Hayatına Dair Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ 229

### ÖNSÖZ

Bu kitaptada, Mâtürîdî âlimi Ebû İshâk es-Saffâr'ın (öl. 534/1139) esmâ-i hüsna yorumu çerçevesinde kelâmî görüşleri incelenmiştir. Saffâr'ın Telhîşü'l-edille adlı kelâm eseri bulunmaktadır ve bu eserin 367 sayfalık bir bölümünü, esmâ-i hüsnâ konusu oluşturur. Bu bölümünün ilk kısmında isim, sıfat, vasf, müsemmâ ve tesmiye kelimelerinin etimolojik kökeni, anlamı ve kavramsal farkları ile ilâhî isimlerin sayısı ve tevkifiliği gibi kelâmî konulara değinilir.

İkinci kısımda ise 176 esmâ-i hüsnâ, alfabetik sıra içinde kelâmî açıdan izah edilir. Saffâr, *Telhîşü'l-edille*'de ulûhiyyet bahislerini ilâhî isimlerden yararlanarak izah etmektedir. İlâhî isimlerin izahına, öncelikle lugavî (semantik) tahlil yaparak başlamakta, sonrasında ise incelediği ilâhî ismi, bir kelâm konusu ile bağlantı kurarak yorumlamaktadır. Diğer bölümlerde incelendiğinde kelâm sıfatı ve hudûs delili bağlamında iki ismin daha rivayet edildiği ve böylece rivayet edilen isimlerin sayısının 178'e ulaştığı görülmektedir. *Telhîşü'l-edille* incelendiğinde hilâfet konusu hariç diğer kelâm konularının, ilâhî isimler ile bağlantılı ele alındığı görülür. Saffâr'ın yaşadığı dönem olan 6./12. yüzyıl öncesi Hanefî-Mâtürîdî kelâm literatürü içinde esmâ-i hüsnânın bu kadar kapsamlı ele alındığı başka bir eserin bilinmemesi, *Telhîsü'l-edille*'nin bu konudaki önemini göstermektedir.

Yapılan çalışmalarda *Tellışü'l-edille*'nin diğer bölümlerinde de esmâ-i hüsnâya ilişkin bilgiler olduğu görünmektedir. Örneğin *el-Mütekellim* ismi esmâ-i hüsnâ konusundan ayrı olarak Allah'ın *kelâm* sıfatının izahı kapsamında ele alınmaktadır. Aynı şekilde *el-Kadîm* ismi de hudûs delili bağlamında eserin "âlem" bölümünde yer alır. Bu kitapta, *Tellışü'l-edille*'nin diğer bölümleri de bu bağlamda gözden geçirilerek tezimizde yer almayn Allah'ın kelâm ve tekvin sıfatı ile hudûs delili gibi konular eklenmiştir.

Kitap; giriş ve üç bölümden oluşur. Giriş bölümünde "Metodolojik Çerçeve" başlığı altında araştırmanın konusu, amacı, önemi, yöntemi ve kaynakları ile esmâ-i hüsnâ literatürü hakkında bilgi verilmiştir. Birinci bölümde Saffâr'ın yetiştiği sosyokültürel çevresi ile hayatı ve ilmî kişiliği tanıtılmıştır. İkinci bölümde esmâ-i hüsnâ ile ilgili kavramlar açıklanmış, esmâ-i hüsnâ

terkibi hakkında bilgi verilmiş ve esmâ-i hüsnânın sayısı, ihsâsı, kaynağı ve tasnifi hakkındaki farklı görüşler incelenmiştir. Bu bölümün sonunda Saffâr'ın rivayet ettiği 178 isim Tirmizî ve İbn Mâce rivayetleri ile karşılaştırmalı olarak verilmiş ve aynı zamanda isimlerin delilleri, ilişkilendirildiği konular ve eleştirilen grubu içeren ayrıntılı bir tabloya yer verilmiştir. Üçüncü bölümde 178 esmâ-i hüsnâ, Saffâr'ın bu isimlerin izahında yaptığı kelâmî yorumlar dikkate alınarak tasnif edilmiş ve ayrıntılı olarak açıklanmıştır. Bu bölümde de her konunun sonunda konu ile ilgili isimlerin yer aldığı ayrıntılı tablolara yer verilerek konun daha anlaşılır hâle getirilmesi hedeflenmiştir.

Sonuç bölümünde ise araştırmada ulaşılan bilgiler sunulmuş ve Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ yorum yöntemine dair değerlendirmeler yapılmıştır. Bu kitaptada, Saffâr'ın esmâ-i hüsnânın %75'inde kelâmî yorumlarda bulunduğu ve bilgi-varlık bahsinden âhiret hayatına kadar bütün kelâm konularını esmâ-i hüsnâ ile bağlantılı yorumladığı tespit edilmiştir. Ayrıca ilâhî isimlerin, siyaset ve fıkıh ile doğrudan ilişkili olan imâmet/hilâfet konusu ile ilişkilendirilmediği de görülmüştür. Ulaşılan bu sonuçlar, Saffâr'ın kelâm anlayışının ilâhî isimlerin yorumuna dayandığını ortaya koymaktadır.

Bu çalışma, 2020 yılında Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü'nde tamamladığımız "Ebû İshak es-Saffâr'ın Esmâ-i Hüsnâ Yorumu Çerçevesinde Kelâmî Görüşleri" isimli yüksek lisans tezimize dayanmaktadır (PDF). Eserin ortaya çıkmasında birçok kişinin katkıları ve destekleri oldu. İlk olarak tezimi yazma ve kitaplaşma sürecinde destek ve teşvikleri için saygıdeğer tez danışmanım Dr. Öğr. Üyesi Abdullah Demir'e ve katkı sağlayan tez juri üyelerim Prof. Dr. Mehmet Baktır ve Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Akif Ceyhan'a teşekkürlerimi sunarım. Aynı zamanda bu zorlu yolculukta beni yalnız bırakmayan ve yardımlarını benden esirgemeyen eşim Mehmet Haciibrahimoğlu'na, çalışmanın müsvedde hâlinden itibaren okuyarak öneri ve düzeltmelerde bulunan babam Tevfik Sevgülü'ye, Almanca kaynaklarda kendisinden çokça istifade ettiğim annem Arife Sevgülü'ye ve sevgili kardeşim Berire Sevgülü'ye minnettarlığımı bir kez daha ifade etmek isterim. Ayrıca bütün çalışmalarımda destekleri ile kendilerini yanımda hissettiğim sanal kütüphane arkadaşlarım Hayrunnisa Dokuyucu ve Hayrunnisa Kahveci'ye, aynı zamanda çalışmamı ilk hâlinden bu yana tashih ederek emek veren Merve Nur Çam'a ve tez sürecinde olduğu gibi kitaplaşma sürecinde de görüş ve önerilerinden istifade ettiğim Kübragül Özdemir'e teşekkür ederim. Son

olarak bu kitabı yayımlayan Oku Okut Yayınları yönetimine, yayın kuruluna ve yayında emeği geçen bütün görevlilerine teşekkür ederim.

Gayret bizden tevfik Allah'tandır.

Hümeyra SEVGÜLÜ HACİİBRAHİMOĞLU

Yalova 2021

## **GİRİŞ**

## METODOLOJİK ÇERÇEVE

#### 1. Araştırmanın Konusu

Bu kitapta, Ebû İshâk İbrâhim b. İsmâil ez-Zâhid es-Saffâr el-Buhârî el-Ensârî'nin (öl. 534/1139) esmâ-i hüsnâ yorumu çerçevesinde kelâmî görüşleri konu edilmektedir. Ebû İshâk es-Saffâr, 5./11. ve 6./12. yüzyıl Batı Karahanlılar dönemi Hanefi-Mâtürîdî âlimlerinden biridir.¹ Yapılan çalışmalarda Saffâr'ın Mâtürîdî kelâmının üçüncü büyük temsilcisi olduğu belirtilmektedir.²

Saffâr'ın Telhîşü'l-edille li-kavâ'idi't-tevhîd³ adında kapsamlı bir kelâm eseri bulunmaktadır. Eser incelendiğinde Saffâr'ın görüşlerini oldukça sistematik şekilde ifade ettiği, aklın ve naklin bilgi değerini açıkça belirlediği ve bu durumun onun kelâm anlayışına etki ettiği görülmektedir. Telhîşü'l-edille'nin aynı dönemde yazılan diğer Hanefî-Mâtürîdî kelâm eserleriyle kıyaslandığında üzerinde araştırma yapılması ile daha net ortaya konulabilecek yönleri bulunduğu görülür.

Saffâr, Allah'ın ismini alfabetik sıra içerisinde ele alarak ayrıntılı bir biçimde izaha tabi tutmakta ve aynı zamanda bazı kelâmî tartışmaları da Allah'ın isimlerine atıfla yorumlamaktadır. Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ kapsamında Mu'tezile, Şia, Kerrâmiyye ve Hâricîler gibi mezhepleri Hıristiyanlık ve Yahudilik gibi dinleri ve bazı düalist inançların görüşlerini eleştirdiği tespit edilebilmektedir. Bu sebeple Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ bağlamında ele aldığı kelâmî

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Abdullah Demir, Ebû İshak Zâhid es-Saffâr'ın Kelâm Yöntemi (Ankara: İSAM Yayınları, 2018), 81-85.

Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ebû İshâk es-Saffâr, *Telhişü'l-edille li-kavâ'idi't-tevhîd*, thk. Angelika Brodersen (Beyrut: Ma'hedü'l-Almânî li'l-ebhâsi'ş-Şarkiyye, 2011).

Angelika Brodersen, "İçindekiler", Telhişü'l-edille li-kavâ'idi't-tevhid, mlf. Ebû İshâk İbrâhîm b İsmâîl es-Saffâr, 2 Cilt (Beyrut: Ma'hedü'l-Almânî li'l-ebhâsi'ş-Şarkiyye, 2011).

görüşler, bu eserin orijinal ve dikkat çeken yönlerinden biri olarak değerlendirilebilir.

İmam Mâtürîdî'nin (öl. 333/944) esmâ-i hüsnâ hakkındaki görüşleri incelendiğinde teşbîh endişesiyle Allah'a isim ve sıfat nispet etmekte tereddüt gösteren filozoflara verdiği cevaplarla, yüce yaratıcının sadece zihni bir varlık olmayıp fiilen de mevcut bulunduğunu, O'nun ancak isim ve sıfatları voluyla aklen idrak edilebileceğini vurgulamakta olduğu görülür. 5 Saffâr ise Mâtürîdî'nin bu görüşünü destekler nitelikte kâinatı hikmeti gereği var eden yüce yaratıcının tanınması için isim ve sıfatlarının anlaşılması gerektiğini düşünür ve bu konuya eserinin yaklaşık üçte birine karşılık gelen geniş bir bölüm ayırır. Burada, "Allah'ın İsimleri" başlığı altında, Lafza-i Celâl'den "el-Hâdî" ismine kadar alfabetik olarak gruplandırdığı 176 ilâhî ismin kelâmî şerhine yer verir.<sup>6</sup> O, bu bölümün dışında müstakil bahislerde iki ismi daha ele alır. Bu sebeple Saffâr'ın rivayet ettiği isimlerin sayısı 178'i bulur. Esmâ-i hüsnâ konusuna eserlerinde yer veren âlimler ile karşılaştırıldığında Saffâr'ın konuyu oldukça sistematik bir biçimde aktardığı dikkat çekmektedir.<sup>7</sup> Örneğin Mâverâünnehir bölgesi Hanefî-Mâtürîdî âlimlerinden Ebû Şekûr es-Sâlimî'nin (öl. 460/1068'den sonra) Temhîd fî beyâni't-tevhîd adlı eserine nazaran Saffâr'ın daha sistematik bir şekilde konuyu ele aldığı ve ilâhî isimleri tek tek ele almayan Sâlimî'ye nispetle daha ayrıntılı bilgiler ortaya koyduğu söylenebilir.8 Saffâr eserinde isim, sıfat ve vasf kelimelerinin kaynağı, isim ve müsemmâ tartışması, ismin kısımları, isim ve sıfat arasındaki farklar gibi teorik bilgilere de yer vermektedir. Ayrıca esmâ-i hüsnânın adedi, ilâhî isimlerin ihsâsı ve tevkīfî olup olmaması ile bu isimlerin doğru anlaşılması konusunda belli kelâmî ilkeler ortaya koymaktadır. 9 Esmâ-i hüsnâ içeriği açısından oldukça önemli olan Telhîşü'l-edille, bu açıdan bir araştırmaya

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, *Kitâbü't-Tevhîd Açıklamalı Tercüme*, çev. Bekir Topaloğlu (Ankara: İSAM Yayınları, 2017), 107.

<sup>6</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1-2/398-654.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Mâtürîdî, Kitâbü't-Tevhîd Açıklamalı Tercüme, 62, 64, 70, 100, 146, 162.

Ebû Şekûr es-Sâlimî, Temhîd fi beyâni't-tevḥîd, thk. Ömür Türkmen (Ankara: İSAM Yayınları, 2017).

<sup>9</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/332-398.

konu edilmemiştir. Bu durum bizi, Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ yorumları özelinde bu araştırmayı yapmaya sevk etmiştir.

Bu araştırma, üç ana bölümden oluşacak şekilde planlanmıştır. Araştırmanın giriş kısmında çalışmanın konusu, önemi, amacı, yöntemi ve kaynakları hakkında bilgi verilecektir. Birinci bölümde müellifin yaşadığı sosyokültürel çevre olan Mâverâünnehir bölgesi ile Buhara ve Merv şehirlerinin siyasî, sosyal ve dinî durumu ortaya konulmaya çalısılacaktır. Bu kısım, müellifi etkilemesi muhtemel çevresel faktörler ile kelâmî konularda eleştirdiği din, mezhep ve diğer muhaliflerin tespit edilebilmesi açısından önem taşımaktadır. Bu bölümde müellifin hayatı, eserleri ve öğrencileri hakkında bilgi de verilecektir.

Arastırmanın ikinci bölümünde esmâ-i hüsna konusunun anlasılmasına temel oluşturan isim, tesmiye, müsemmâ, sıfat ve vasf gibi kavramlar ile esmâ-i hüsnânın sayısı, ihsâsı ve gibi kelâmî tartısmalara değinilecektir. Ayrıca Saffâr öncesi dönemde kaleme alınan esmâ-i hüsnâ litaratürü hakkında bilgi verilecektir. Bu bölümün sonuna Saffâr'ın rivayet ettiği isimlerin avrıntılı bir liste eklenecektir.

Üçüncü bölümde ise Saffâr'ın esmâ-i hüsnâyı izahta benimsediği kelâm yöntemi ve kelâmî ilkeler tespit edilmeye çalışılacaktır. Sonrasında Telhîsü'l-edille'de ilâhî isimleri açıklarken ortaya koyduğu kelâmî görüş ve değerlendirmeler belirlenerek sistematik bir şekilde tasnif edilecektir. Ayrıca diğer din ve inançlar ile muhalif mezheplere karşı yürüttüğü ilmî-fikrî mücadelenin ürünleri de tespit edilmiş olacaktır. Bu tasnif sonrasında onun esmâ-i hüsnâ yorumları, diğer Mâtürîdî kelâmcılarının yorum ve değerlendirmeleri ile mukayese edilecektir. Böylece onun kelâm anlayışının, esmâ-i hüsnâya ne ölçüde dayandığı ortaya konulmaya çalışılacaktır.

#### 2. Araştırmanın Amacı ve Önemi

Araştırmanın temel amacı, Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ yorumu çerçevesinde kelâmî görüşlerini tespit etmek, incelemek ve sistematik olarak günümüze aktarmaktır. Zira *Telhîşü'l-edille*, esmâ-i hüsnâ içeriği açısından diğer Hanefî-Mâtürîdî kelâm litaratürüne nispetle oldukça zengindir. Ayrıca bu bölüm, esmâ-i hüsnânın kelâm yöntemi ile yapılan izahını içermesi sebebi ile oldukça orijinaldir. Nitekim Gazzâlî (öl. 505/1111), Abdülkāhir el-Bağdâdî (öl. 429/1037-38) ve Ahmed b. el-Hüseyn el-Beyhakī (öl. 458/1066) gibi âlimler tarafından kaleme alınan esmâ-i hüsnâ eserleri ile karşılaştırıldığında *Telhîşü'l-edille*'nin ilâhî isimlerin kelâmî yorumu açısından onlardan oldukça ayrıştığı görülmektedir. Esmâ-i hüsnâya dair kelâmî yorumlar içeren bu eser hakkında müstakil bir çalışma yapılmamış olması, bu araştırmayı önemli kılmaktadır.

#### 3. Araştırmanın Yöntemi

Araştırmanın Ebû İshâk es-Saffâr özelinde kişi odaklı bir çalışma olması, "şahıs üzerinde derinleşme" olarak anılan bir yöntemin kullanılmasını gerekli kılmaktadır. Bu gereklilik sebebi ile Saffâr'ın esmâ-i hüsnaya dayanan kelâmî görüşleri, mümkün olduğunca ayrıntılı olarak ortaya konulmaya çalışıldı. Çalışmanın tarihsel yönü bulunması, dokümantasyon ve literatür taramasına dayalı olarak yürütülmesini de gerektirmektedir. Bu kapsamda öncelikle Arapça, İngilizce, Osmanlıca ve Türkçe metinler tespit edilerek kronolojik bir okumaya tabi tutuldu. Ulaşılan veriler, Saffâr'ın esmâ-i hüsna anlayışını ortaya koyacak şekilde tasnif edildi. Bu verilerin incelenmesi ve değerlendirilmesi sonucunda Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ yorumuna dayanan kelâmî görüşleri tespit edildi. Bu görüşler, İmam Mâtürîdî ile Batı Karahanlı döneminde Saffâr ile aynı sosyokültürel çevrede yetişen Mâtürîdî kelâmcısı Ebü'l-Muîn en-Nesefî'nin görüşleriyle de mukayese edildi. Böylece onun esmâ-i hüsnâ konusuna yaklaşımında ve yorumlarında özgünlük olup olmadığı anlaşılmış oldu. Araştırma sonucunda ulaşılan sonuçlar, tasvir metodu ve "olanı olduğu gibi aktarma" ilkesine riayet edilerek metne yansıtılmaya çalışıldı. Ulaşılan sonuçlar kaleme alınırken Arapça özel isimler ile kelâm terimlerinin yazımında, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi'nin imlâ kurallarına

uyuldu. Atıf ve kaynak göstermede ise İSNAD Atıf Sistemi esas alındı. 10 Araştırma sonucunda elde edilen bilgilerden, tablo olarak görselleştirilmesi mümkün olanlar, bu şekilde de sunuldu. Özellikle üçüncü bölümde ise her konunun sonuna esmâ-i hüsnâ ile ilgili tablolar kullanıldı. Bundaki amaç, ilâhî isimlerin kelâmî yorumları ile bu isimlerin yorumunda hedef alınan din ve mezhep isimlerinin toplu olarak görülmesine imkân sağlamaktır. Saffâr'ın eserinde izahına yer verdiği ilâhî isimler ile Tirmizî ve İbn Mâce rivayetlerinde yer alan isimlerin karşılaştırılmasını içeren bir tablo ikinci bölümün sonunda sunuldu.

#### Araştırmanın Kaynakları

Araştırmanın birinci bölümünde sosyokültürel çevresi dikkate alınarak Ebû İshâk es-Saffâr'ın hayatı ve ilmî kişiliği ortaya konuldu. Bunun için Ahmet b. Yahya Belâzürî'nin Fütûhu'l-büldân, İbnü'l-Esîr'in el-Kâmil fi't-târîh, Narşahî'nin Târîh-i Buhârâ ve Yâkūt el-Hamevî'nin Mu'cemü'l-Buldân gibi İslâm tarihi ve coğrafyasına dair eserlerine müracaat edildi. Saffâr'ın hayatı ile ilgili bilgilerde Sem'ânî'nin el-Ensâb ve Zehebî'nin Siyeru a'lâmi'n-nübelâ gibi eserlere müracaat edildi. Saffâr'ın eleştirdiği mezheplerle ilgili olarak Şehristânî'nin el-Milel ve'n-niḥal gibi klasik dönem eserlere atıf yapıldı. Ayrıca Abdullah Demir tarafından hazırlanan Ebû İshâk Zâhid es-Saffâr'ın Kelâm Yöntemi<sup>11</sup> ve Abdullah Dinç'in hazırladığı Ebû İshâk Saffâr el- Buhârî'ye göre İslâm Mezhepleri<sup>12</sup> adlı doktora çalışmalarından da istifade edildi.

Yapılan çalışmanın amacı, Ebû İshak es-Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ konusunda yaptığı özgün yorumları Mâtürîdî kelam geleneği açısından katkı sağlayacak şekilde ortaya koymaktır. Bu sebeple başvurulan temel kaynaklar, Saffâr'ın kelâm eserleri ile birlikte, çağdaşı sayılabilecek ve aynı geleneğe mensup Hanefî-Mâtürîdî âlimlerce kaleme alınan kelâm kaynaklarıdır.

http://www.isnadsistemi.org/

Bu tez yayımlanmıştır: Abdullah Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi. İstanbul: İSAM Yavınları, 2018.

Abdullah Dinç, Ebû İshâk Saffâr el-Buhârî'ye Göre İslâm Mezhepleri (Kahramanmaraş: Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018).

Saffâr'ın da Ehl-i sünnet reislerinden biri olarak gördüğü ve görüşlerine zaman zaman atıf yaptığı¹³ İmam Mâtürîdî'nin Kitâbü't-Tevhîd'i, Mâtürîdî kelâm geleneğinin temel kaynağıdır.¹⁴ Bu nedenle bu eserle karşılaştırmalar yapılarak Telḫîṣü'l-edille'nin orijinalliği, tespit edilmeye çalışıldı. Bu konuya tashih edilmesi sebebi ile Musa Koçar tarafından hazırlanan Mâturîdî'de Esmâ-i Hüsnâ¹⁵ adlı yüksek lisans çalışması da kaynak olarak dikkate alındı.

Çalışma kapsamında esmâ-i hüsnâ konusunda yapılmış diğer doktora ve yüksek lisans çalışmaları da tarandı ve incelendi. Metin Yurdagür tarafından 1984'de tamamlanan esmâ-i hüsnâ konusu ile ilgili doktora çalışması¹6 ve Muhammed Aruçi tarafından 1994'de hazırlanan Abdülkāhir el-Bağdadî'ye ait *el-Esmâ ve's-sıfât* adlı eserin tahkikini içeren doktora¹7 ile Hüseyin Şahin tarafından 1989'da esmâ-i hüsnâ literatürüne ait yazma veya basma eserlerden yetmiş dördünün tanıtıldığı yüksek lisans çalışması¹8 bunlara örnek verilebilir.

Ebû İshâk es-Saffâr'ın *Telḫ̂ṣū'l-edille* adlı eserinin muhakkiklerinden biri olan Angelika Brodersen'in bu eserde esmâ-i hüsnâ konusunu nasıl ele aldığına dair kaleme aldığı Almanca "Das Kapitel über die 'schönen Namen Gottes' im Talḫṣ̄ṣ al-adilla li-qawā'id at-tawḥṣīd des Abū Isḥāq as-Ṣaffār al-Buḥārī (gest. 534/1139)" başlıklı bir makale de bulunmaktadır. Bu makalede Saffâr'ın esmâ-i hüsnâya geniş yer ayırması ve lugavî istidlallerde bulunma-

<sup>13</sup> Saffâr, *Telljîşü'l-edille*, 1/322-323; Saffâr'ın İmâm Mâtürîdî ile ilgili yaptığı atıflar ile ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Demir, *Saffâr'ın Kelâm Yöntemi*, 84.

Metin Yurdagür, Âyet ve Hadislerde Esmâ-i Hüsnâ Allah'ın İsimleri: Literatür ve Şerh (İstanbul: Marifet Yayınları, 2006).

Musa Koçar, Mâtürîdî'de Esmâ-i Hüsnâ (Isparta: Fakülte Kitapevi, 2002), 29-31; Eserler hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Topaloğlu, Bekir, "Kitâbü't-Tevhîd", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002).

bk. Koçar, Mâtürîdî'de Esmâ-i Hüsnâ.

Muhammed Aruçi, Abdülkāhir el-Bağdâdî ve el-Esmâ ve's-Sıfât Adlı Eseri (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1994).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Hüseyin Şahin, *Esmâ-i Hüsnâ ve Eserleri* (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1989).

sına dikkat çekilmekte ancak esmâ-i hüsnânın kelâmî yorumuna değinilmemektedir. 19 Dolayısıyla bu kitapta *Telhişü'l-edille*'nin 339 ilâ 654'üncü sayfaları arasında yer alan esmâ içeriğine yoğunlaşıldı ve özgünlüğü ondan önceki esmâ literatürü ile kıyaslandı. Böylece ilâhî isimlerin izahı kapsamında Saffâr'ın yer verdiği kelâmî yorumların onun kelâm anlayışını oluşturduğuna dair öngörümüz araştırılmış oldu. Bu açıdan Saffâr'ın Telhîsü'l-edille20 adlı eseri, araştırmamızın temel kaynağını konumundadır. Bu eserle ilgili ayrıntılı bilgi, tekrardan kaçınmak amacıyla, birinci bölümde "Eserleri" başlığı altında verildi.

Saffâr'ın yaşadığı dönemden yani 6./12. yüzyıldan önce kaleme alınan esmâ-i hüsnâ literatürü hakkında burada kısa bir literatür değerlendirmesine yer verildi. Bu incelemede eserlerin kelâmî içeriğe sahip olup olmadıkları tespit edilemeye çalışıldı. Esmâ-i hüsnâ konusuna telif edilen bilinen ilk çalışma, lugat ve nâhiv âlimi Ebû İshak ez-Zeccâc'ın (öl. 311/923) Tefsîru esmâ'illâhi'l-hüsnâ adlı eseridir. 21 Bu eserde Zeccâc, Tirmizî rivayetindeki sırasına uyarak ilâhî isimleri öncelikle lugat açısından açıklamakta ve sonrasında delili olan nassı zikretmektedir.<sup>22</sup> Buna karsın eserde isimlerin yorumuna fazla yer vermediği görülmektedir.<sup>23</sup> O, esmâ-i hüsnâ terkibinin anlamına ilişkin de yorum yapmamaktadır. Ona göre isimlerin kökeni tevkifîdir<sup>24</sup> ve sayısı

Angelika Brodersen, "Das Kapitel über die schönen Namen Gottes' im Talhîs aladilla li qawaid at-tawhîd des Abu Ishaq as-Saffâr al-Buharî (gest 534/1139)", Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 164/2 (2014), 375-406.

Telhîsü'l-edille'nin iki ayrı neşri ile Âtıf Efendi Yazma Eserler Kütüphanesi'nde bulunan bir nüshası bulunmaktadır. Ancak çalışmada Angelika Brodersen'in tahkikinden yararlanıldı. Bu kaynağın künye bilgileri ise şöyledir: Ebû İshâk es-Saffâr, Telhîsü'l-edille li-kavâ'idi't-tevhîd, thk. Angelika Brodersen (Beyrut: Ma'hedü'l-Almânî li'l-ebhâsi'ş-Şarkiyye, 2011).

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/345; İbrahim Yıldız, "Ebû İshâk ez-Zeccâc'ın Esmâ-i Hüsnâ ve Besmele Hakkında İki Eseri", Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 24/1 (Ekim 2015), 42.

Örnek için bk. Ebî İshâk İbrahim b. es-Sırrî ez-Zeccâc, Tefsîru esmâ'illâhi'l-hüsnâ, nşr. Ahmed Yûsuf ed-Dekkâk (Dımaşk: Dârü'l-Me'mun li't-Turâs, 1399/1979), 42.

Zeccâc'ın eseri hakkında bk. Yıldız, "Ebû İshâk ez-Zeccâc'ın Esmâ-i Hüsnâ ve Besmele Hakkında İki Eseri", 60.

Zeccâc, Tefsîru esmâ, 26, 67-69.

hadis rivayetinde geçtiği üzere doksan dokuz ile sınırlıdır. <sup>25</sup> Nitekim Kur'ânı Kerîm'den tedvin ettiği isimlerin sayısında da doksan dokuza bağlı kalmıştır. Zeccâc'a göre esmâ-i hüsnâ hadisinde geçen *ihsâ* kelimesi, saymak ve bu isimleri Kur'ân'dan tedvin etmeye çalışmak şeklinde anlaşılabilir. <sup>26</sup> O, Allah lafza-i celâlinin bir kelimeden türemiş olup olmadığı ve esmâ-i hüsnâdan sayılıp sayılamayacağı tartışmalarına ise değinmemiştir. <sup>27</sup> Zeccâc'ın eseri, ilâhî isimlerin etimolojisini ve asıl anlamını (*aslü'l-vaz*') tespitte Saffâr'ın kullandığı ve atıf yaptığı kaynaklardan biridir. <sup>28</sup> Zeccâc'dan sonra Ebü'l-Kāsım ez-Zeccâcî'nin (öl. 337/949) aynı nitelikteki kitabı *İştikāku esmâ'illâh* telif edilmiştir. <sup>29</sup>

İbn Huzeyme'nin (öl. 311/924) Şe'nü'd-du'â/el-Esmâ'ü'l-ḥüsnâ adlı eseri ise Allah'ın isimleri ile dua etmenin mahiyeti ve tavsiye edilen dualara ilişkindir. Söz konusu eser, muhaddis ve lugatçi Ebû Süleyman el-Hattâbî'nin (öl. 388/998) yazdığı Kitâbü Şe'ni'd-du'â'/Şerḥu'l-esmâ'i'l-hüsnâ adlı eserin içerisinde günümüze ulaşmıştır. Bu eserde; başlangıç olarak şerh, duanın mahiyeti ve itikadî yönü hakkında âyet ve hadislere dayalı açıklamalara değinilmektedir. Devamında ise İbn Huzeyme'nin Şe'nü'd-du'â'sının şerhi ile devam etmekte, ardından müellifin esmâ-i hüsnâ ile ilgili olarak İbn Huzeyme'nin dışında bir senedle tespit ettiği hadisleri ve şerhlerini içermektedir. İbn Huzeyme'nin Şe'nü'd-du'â eseri, Saffâr'ın kaynakları arasındadır. E

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Zeccâc, *Tefsîru esmâ*, 10-12.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Zeccâc, Tefsîru esmâ, 22-24.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Zeccâc, Tefsîru esmâ, 25-26.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/337; 2/525,648; Zeccâc, Tefsîru esmâ'illâhi'l-hüsnâ, 337.

Ebü'l-Kāsım ez-Zeccâcî, İştikāku esmâ'illâh, nşr. Abdülhüseyin el-Mübârek (Beyrut: Müessesetü'r Risâle, 1406/1986).

Mustafa Işık, "İbn Huzeyme", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 20/80.

Ahmed Yûsuf ed-Dekkāk dört nüshasını esas alarak eseri Şe'nü'd-du'â' adıyla yayımlamıştır (Dımaşk 1404/1984) Bilgi için bk. Salih Karacabey, "Hattâbî", Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 16/491.

<sup>32</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/369.

Mütekaddimûn devri Eş'arîyye kelâmcısı ve Şâfiî fakihi Ebû Abdullah el-Ḥalîmî'nin (öl. 403/1012) iman esasları ve bazı fıkıh konuları ile ahlâk kurallarına dair el-Minhâc fî şu'abi'l-îmân adlı eseri, esmâ-i hüsnâya dair içerdiği bilgiler sebebi ile sıkça müracaat edilen kaynaklardan biridir. Buna karşın Saffâr'ın Halîmî'nin eserine değinmediği görülmektedir.

Eş'arî kelâmcılarından Abdülkāhir el-Bağdâdî'nin (öl. 429/1037-38) el-Esmâ ve's-sıfât adlı eseri ise alfabetik tasnif yöntemi ile yazılmış esmâ-i hüsnâ eserlerinden biridir.<sup>33</sup> Bu eser iki bölümden oluşmaktadır. İlk bölüm esmâya ilişkin teorik çerçeve ve bazı kavramsal tartışmaları içerirken, ikinci bölüm yirmi dört ana başlıkta 147 ismin lugavî açıdan izahı, bu isimlerin manasının açıklanması ve delillerini kapsamaktadır. Bağdâdî'nin bu eserinde esmâ-i hüsnâyı Es'ârî anlayısına uygun olarak zât, mâna ve fiil isimleri seklinde üç gruba ayırdığı görülmektedir. 34 Saffâr bu esere atıf yapmamaktadır.

Muhaddis ve Şâfiî fakihlerinden olan Ahmed b. Hüseyin el-Beyhakī'nin (öl. 458/1066) akaid ile ilgili el-Esmâ ve's-sıfât<sup>35</sup> adlı eseri esmâ-i hüsnânın geçtiği sahih hadis rivayetlerini ve bu hadislerin te'villerini içermektedir. Eserin ilk bölümde esmâ-i hüsnâ bes gruba ayrılarak ele alınmaktadır. İkinci bölümde ise Allah'ın sıfatları ve bunlara ilişkin hadis rivayetlerine yer verilmektedir.<sup>36</sup> Saffâr bu esere de atıf yapmamaktadır.

Mutasavvıf ve hadis âlimi Abdülkerîm el-Kuşeyrî'ye (öl. 465/1072) ait et-Tahbîr fi't-tezkîr adlı eseri ise Eş'arî geleneğinin görüşleri yanında tasavvufî yorumları da yer içermektedir. Bu açıdan kitap ilk tasavvufî esmâ-i hüsnâ şerhidir. Kuşeyrî, eserinde Allah isminden başlayarak es-Sabûr ismine kadar 100 ilâhî ismin izahını yapmaktadır. Bu isimlerden el-Kādir ve el-Muktedîr gibi aynı kökten müştak isimler ile el-Evvel ve el-Âhir gibi naslarda birbirini dengelemek maksadı ile birlikte kullanılan isimleri aynı kategoride değerlendirerek açıklamaktadır. Aynı zamanda Allah'ın isimlerinden olup olmadığı

Aruçi, el-Esmâ ve's-Sıfât Adlı Eser, 108-109.

Aruçi, el-Esmâ ve's-Sıfât Adlı Eser, 107-108.

Beyhakī, el-Esmâ ve's-Sıfât.

Muhammed Aruçi, "el-Esmâ ve's-sıfât", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 11/420-421.

tartışmalı olan 'Hüve' zamirini Allah isminden sonra ele alarak izaha tabi tutmaktadır. 37 Saffâr eserinde et-Taḥbîr'i zikretmemektedir.

Eş'arî kelâmcı İmâmü'l-Haremeyn el-Cüveynî (ö. 478/1085), esmâ-i hüsnâ konusuna Kitâbü'l-irşâd adlı eserinde yer vermektedir. Cüveynî, ulûhiyyet konuları içerisinde farklı bir sıfat tasnifi yaptığı ve 'Allah'a vacip olan sıfatlar' başlığı altında zâtî ve selbî/tenzihî sıfatlara yer verdiği görülmektedir. Bu kapsamda Allah'ın kıdem, zâtıyla kāim olması, yaratılanlara benzememesi ile Allah'a cisim, araz ve cevher kelimelerinin atfedilip atfedilemeyeceği gibi konuları izah etmektedir. Allah'ın zâtî sıfatlarından ise irade, sem', basar, bekā sıfatlarına değinmekte ve O'ndan 'tadan' ve 'koklayan' sıfatlarını ise tenzih etmektedir. Saffâr'dan farklı olarak Cüveynî kelâm sıfatı üzerinde de durmus ve Allah'ın kelâmına dair tartısmaları burada aktarmıstır. Cüveynî sıfatlar konusu sonrasında Allah'ın isimlerinin anlamlarına da yer vermiş, isim, tesmiye ve müsemmâ kavramları üzerinde durarak isim ile müsemmânın aynı olduğunu savunmuştur. Mu'tezile'nin konu hakkındaki görüşlerini ise eleştirmiştir. Burada verilen örneklerin bazıları, benzer şekilde Saffâr'ın eserinde de yer alır. Cüveynî, Allah'a isim nispet etme yolunun yalnızca tevkīfî olabileceğini de dikkat çekmektedir. O, esmâ-i hüsnâdan seksen ismin listesini açıklamaları ile beraber vermekte ve bazı isimleri yakın anlamlı olması sebebiyle gruplandırmaktadır. Örneğin el-Basîr, es-Semî', el-Mu'iz ve el-Müzil isimlerini gruplandırmıştır. Ancak esmâ-i hüsnâyı, kelâmî konular ile ilişkilendirerek açıklamamaktadır. O, yalnızca ismin anlamı ismin ve kökenine dair kısaca bilgi vermekte ve bazı isimlerin geçtiği âyetleri delil olarak zikretmektedir.38

Eş'arî kelâmcısı Gazzâlî'nin (öl. 505/1111) el-Maksadü'l-esnâ<sup>39</sup> eseri ise bir diğer esmâ-i hüsnâ eseridir ve üç bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde esmâya ilişkin genel teorik bilgilere değinilirken, ilâhî isimlerin ahlâka ilişkin

Abdülkerîm b. Hevâzin el-Kuşeyrî, et-Tahbîr fi't-tezkîr, nşr. İbrâhim Besyûnî (Kahire: Dâru'l-Kütübi'l Arabî, 1968); Süleyman Uludağ, "Kuşeyrî, Abdülkerîm b. Hevâzin", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 26/474.

İmâmü'l-Haremeyn el-Cüveynî, Kitâbu'l-İrşâd, çev. Adnan Bülent Baloğlu vd. (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2010), 126-138.

Gazzâlî, el-Makṣadü'l-esnâ.

insanı revize etme ve asıl mutluluğa ulaştırma amacına yönelik olarak yorumlanmaktadır.40 Eserde yapılan ahlâka ilişkin bu vurgular sebebiyle el-Maksadü'l-esnâ eserinin zühd-tasavvuf literatürüne ait bir eser olduğu düşünülmektedir. Eserin ikinci bölümünde esmâ-i hüsnâ hadisinin Tirmizî rivayetinde yer alan ilâhî isimleri Gazzâlî, kendi oluşturduğu bir düzende sıralanmakta ve izah etmektedir.41 Bu bölümde ilâhî isimlerden kulun çıkaracağı ahlâkî sonuçların neler olabileceğine dair tasavvuf ehlinin görüşleri de referans alınarak verilmektedir. 42 Üçüncü bölümde ise esmâ-i hüsnânın hadiste belirtilen sayı ile sınırlı olup olmadığı ve ilâhî isimlerin kaynağı gibi konulara değinilir. 43 Saffâr, bu esere de atıf yapmamaktadır. Zira Saffâr esmâ-i hüsnâ konusu ile ilgili ilk dönem âlimlerine atıf yapmayı tercih etmiş ve isimlerin vazolunduğu asıl mânayı bu şekilde belirlemeye gayret etmiştir. Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ literatürü olarak bilinen en eski kaynaklardan Zeccâc ve İbn Huzeyme'nin eserlerine değinmesi, bu yorumu destekler niteliktedir.

Hanefî anlayışın önderi Ebû Hanîfe'nin (öl. 150/767) bir esmâ-i hüsnâ eseri veya listesi bilinmemektedir. Bununla birlikte el-Fıkhü'l-ekber isimli risâlesinde Allah'ın isimleri ile zâtî ve fiilî sıfatlarının ezelî olduğunu belirttiği bilinmektedir. Söz konusu risâlede hayat, kudret, ilim, kelâm, sem', basar ve irâde zâtî sıfatlar olarak; tahlîk, terzîk, inşâ', sun', ibdâ' ve benzeri eylemleri Allah'ın fiilî sıfatları şeklinde zikredilmektedir. Ayrıca Allah'ın ilim sıfatı ile Âlim ve kudret sıfatı ile Kādir olduğu vurgulanarak ilâhî sıfatların varlığı vurgulanmaktadır.

Mâtürîdî'nin (öl. 333/944) Kitâbü't-Tevhîd adlı eserinde Allah'ın isim ve sıfatlarının bulunduğu ve bunların naklî ve aklî delillerle sabit olduğu ifade edilmekle beraber ilâhî isimlerin kökeni, anlamı, yorumu gibi açıklamalara yer verilmez. 44 Ancak Allah'a farklı isim ve sıfatların nispet ediliyor ol-

Gazzâlî, el-Maksadü'l-esnâ, 45.

Gazzâlî, el-Makṣadü'l-esnâ, 60-149.

Örn. Gazzâlî, "Nakşibendî silsilesinin önemli sûfilerinden" biri Ebû Ali el-Fârmedî'nin (ö. 477/1089) görüşlerine değinmektedir. Ayrıntılı bilgi için bk. Gazzâlî, el-Makṣadü'l-esnâ, 150-156.

Gazzâlî, el-Maksadü'l-esnâ, 164-167.

Mâtürîdî, Kitâbü't-Tevhîd Açıklamalı Tercüme, 97.

masının yaratılmışlara benzemeyi gerektirmeyeceğine değinilir. Ayrıca Allah'ın tekvin sıfatı ayrıntılı şekilde ele alınır. Te'vîlâtü'l-Kur'ân tefsirinde esmâ-i hüsnâ terkibinin geçtiği dört âyetin üçünde terkibin ne anlama geldiğine ilişkin açıklamalara yer verilir. 45 Söz konusu eserde doksan ilâhî ismin anlamı, bu isimlerin Allah'tan başkasına nispet edilmesinin uygun olup olmadığı gibi meselelerle ilgili yorumlar yer alır. Aynı zamanda her iki eserde esmâ-i hüsnânın geçtiği hadis rivayetleri, doksan dokuz sayısı ile ihsâ kelimesinin hangi anlama geldiği gibi konulara değinilmemektedir. Bu eserlerde tevkīf anlayışına da doğrudan değinilmemekle birlikte Mâtürîdî'nin tevkīf anlayışına sahip olduğu yorumlarından anlaşılmaktadır. Te'vîlâtü'l-Kur'ân, Saffâr'ın kaynakları arasındadır.

Esmâ-i hüsnâ konusu ile ilgili eser telif eden âlimlerinden biri de Cessâs lakabıyla bilinen Hanefî fakihi ve müfessir Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî'dir (öl. 370/981). Onun Şerhu'l-esmâ'i'l-hüsnâ adlı bir eserinin bulunduğu kaynaklarda ifade edilmektedir. Ancak bu eserin günümüze ulaşan herhangi bir nüshası bilinmemektedir.46

Kelâm eserinin içerisinde Saffâr gibi esmâ-i hüsnâ literatürüne yer veren Hanefî-Mâtürîdî âlimlerden biri de Ebû Şekûr es-Sâlimî'dir (öl. 460/1068'den sonra). Onun Temhîd fî beyâni't-tevhîd adlı eserinde esmâ-i hüsnâ konusu, müstakil bir başlık altında ele alınır. Bu bölüm içinde esmâ-i hüsnâ terkibinin geçtiği âyet ve hadis rivayetleri konu edilir. Ayrıca isim ve müsemmâ kavramları izah edilerek Mu'tezile'nin bu kavramlara ilişkin görüşleri eleştirilir. İlâhî isimlerin sayısı, tevkīfiliği, peygamber ve meleklerin isimlerinin neler olduğu gibi konulara da yer verilir. 47 Sâlimî esmâya ilişkin konuları izah ederken Allah'ın zâtının bilgisine isim ve sıfatları yolu ile ulaşılabileceğine dikkat çekmektedir. 48 Angelika Brodersen, Almanca yayımladığı

el-A'râf 7/180, el-İsrâ 17/110, el-Haşr 59/24. Mâtürîdî'nin yorum yaptığı bu âyetlerin ayrıntısı için bk. Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Te'vîlâtü'l-Kur'ân, thk. Ahmet Vanlioğlu vd. (İstanbul: Mizan Yayınevi, 2006), 6-8/121-122, 337-338.

Bilgi için bk. Güngör, "Cessâs", 7/428; Brodersen, "Das Kapitel über die'schönen Namen Gottes' im Talhîs al-adilla", 383.

Sâlimî, et-Temhîd, 148-149.

Sâlimî, et-Temhîd, 144; Ömer Sadıker, Ebû Şekûr es-Sâlimî'nin Kelam Anlayışı (Adana: Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2019), 143-160.

esmâ-i hüsnâ ile ilgili makalesinde bu eseri, Allah'ın isimleri ile ilgili ayrıntılı bilgileri içermemesi ve ilâhî isimlere ayrı ayrı yer verilmemiş olması sebebiyle yeterli görmediğini belirtmektedir. 49 Ancak Temhîd fi beyâni't-tevhîd, Hanefî-Mâtürîdî kelâm literatürü içinde bu konuyu müstakil bir başlıkta içermesi açısından önemlidir.

Saffâr'ın çağdaşlarından Hanefî-Mâtürîdî kelâmcısı Ebü'l-Muîn en-Nesefi'nin (öl. 508/1115) Tebsıratü'l-edille adlı eseri incelendiğinde esmâ-i hüsnâ terkibinin anlamı, kaynağı, sayısı ve ihsâsı konusuna yer vermediği görülmektedir. Ancak bir başka eseri olan Bahrü'l-kelâm'da doğrudan kelâmî yönü bulunan isim-müsemmâ tartışmasına yer verdiği belirtilmelidir. Onun bunun haricinde esmâ-i hüsnâ literatürü ile ilgili bir yorumu tespit edilememistir.50

Buraya kadar aktardığımız literatür çerçevesinde; 6./12. yüzyıl öncesinde Hanefî-Mâtürîdi âlimlerinin esmâ-i hüsnânın kelâmî konularda delil olarak kullanılmasına ilişkin ayrıntılı bir eser kaleme almadığı yahut günümüze ulaşan eserler içinde bu özellikle bir eserin bulunmadığı söylenebilir.

Saffâr'ın çağdası Es'arî âlimi Gazzâlî, esmâ-i hüsnâya ilişkin müstakil bir eser yazmış olmasına rağmen, onun yorumları ile Saffâr'ın Telhîsü'ledille'deki esmâ-i hüsnâ yorumu, yöntem açısından oldukça farklıdır. Her ikisi de eserlerinde öncelikle lugavî açıklamalar yapmışlardır. Ancak sonrasında Gazzâlî esmâ-i hüsnâyı, ahlâkî ders çıkarılması gerektiği düşüncesi ile yorumlamıştır. Oysa Saffâr, ilâhî isimlerin kökenine dair yer verdiği lugavî açıklamalardan sonra konuyu kelâmî bir bakış açısı ve kelâm tartışmaları çerçevesinde ele almayı tercih etmiştir. Bu açıdan Gazzâlî'nin eseri, tasavvuf ve ahlâk literatürü, Saffâr'ınki ise kelâm literatürü olarak değerlendirilebilir.

Aynı şekilde Abdülkāhir el-Bağdâdî ile Saffâr, alfabetik tasnif metodunu benimsemek, ilgili kavramlara dair teorik çerçeveyi ortaya koymak ve isimlerin lugavî açıdan açıklamalarına yer vermek gibi hususlarda benzer bir

Brodersen, "Das Kapitel über die schönen Namen Gottes' im Talhîs al-adilla", 382.

Nesefî, Bahrü'l-kelâm, 138-140.

yöntem izleseler de isimlerin kelâmî yorumuna ilişkin bilgi aktarma hususunda oldukça farklıdırlar.

Saffâr ile Halîmî; Allah'ın varlığı, tevhidi, âlemi yaratması ve idare etmesi ile ilgili esmâ-i hüsnâyı konularına göre tasnif edip açıklama ve ulûhiyet bahislerini esmâ-i hüsnâ kapsamında yorumlama noktasında benzer bir yöntem izliyor gibi görünmektedirler. Ancak Saffâr, esmâyı daha fazla kelâmî konu ile ilişkilendirerek açıklamaktadır. Kazâ ve kader konusunun tartışmalı meseleleri ile âhiret ahvali gibi konular buna örnek olarak verilebilir.

Saffâr'ın esmâ-i hüsnâya dair emek ve yorumları, Hanefî-Mâtüridî âlimlerin bu alanda muhtevalı bir eser yahut eser bölümü kaleme almamış olmaları sebebiyle bir boşluğu doldurma gayreti şeklinde düşünülebilir. Zira bu âlimlerden günümüze ulaşmış ayrıntılı bir çalışma bulunmamaktadır. Saffâr'ın çalışması incelendiğinde erken dönem dil, hadis ve kelâm âlimlerine yaptığı atıflar sebebiyle esmâ-i hüsnâ konusunu mütekaddîmûn âlimlerini referans alarak yeniden tedvin etme çabası içinde olduğu da söylenebilir. Çağdaşı Gazzâlî gibi âlimlerin esmâya dair eserleri ile Mâtürîdi âlimlerinin esmâ hakkında ortaya koydukları sınırlı içerik dikkate alındığında Saffâr'ın Telhışü'l-edille eserinin Hanefî-Mâtüridî kelâmı açısından önemi ortaya çıkmaktadır.

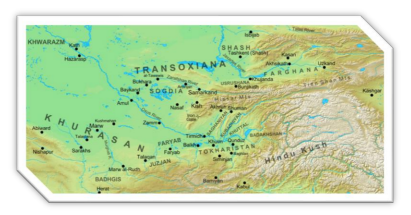
## **BİRİNCİ BÖLÜM**

## EBÛ İSHÂK es-SAFFÂR'IN HAYATI VE İLMÎ ŞAHSİYETİ

Bu bölümde, Batı Karahanlı dönemi Hanefî-Mâtürîdî âlimi olan Ebû İshâk es-Saffâr'ın sosyokültürel çevresi, hayatı, ilmi kişiliği ve eserleri hakkında bilgi verilecektir.

#### 1. Yetiştiği Sosyokültürel Çevre

Saffâr, Mâverâünnehir bölgesinde yer alan Buhara şehrinde doğdu. Hayatının bir dönemini Merv'de sürgünde geçirdi daha sonra yeniden Buhara'ya dönerek 534/1139 yılında vefat etti. Mâverâünnehir, Ceyhun nehrine (Amuderya/Oxus) nispet edilerek "nehrin öte tarafı" anlamında İslam tarihçileri ve coğrafyacıları kullanılır. Ceyhun ve Seyhun nehirleri arasında kalan bu bölge, yaklaşık 660.000 km²'lik bir alanı içine alır. 2



Harita: 8. Yüzyılda Mâverâünnehir (Wikipedia)

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 40.

Osman Gazi Özgüdenli, "Mâverâünnehir", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 28/177-178; Yâkūt el-Hamevî, Mu'cemü'l-Buldân (Beyrut: Dâru's-Sadr, 1397), 5/45-47.

Mâverâünnehir, Çin ve Orta Asya'dan gelen İpek Yolu'nu Horasan'a bağlayan önemli bir noktada yer almaktaydı. İpek yolu, Mâverâünnehir'in en önemli gelir kaynağını oluşturuyordu. Bundan dolayı bölge halkı, çevre bölgelerden daha iyi bir refah seviyesine sahipti.53 Orta Asya ve Batı'dan gelen ticari mallar Çin seddine kadar uzanan pazarlarda satılıyordu. Bu tüccarlarla birlikte bölge dinî ve kültürel açıdan da çeşitlilik kazandı. Bu açıdan bölgenin çeşitli dinlerle tanışmasında ipek yolu ticarî faaliyetlerinin büyük katkısı olduğu söylenebilir.54 Ebû İshâk es-Saffâr'ın bu bölgede yaşadığı dikkate alınırsa, farklı din ve mezhepler hakkında hem ilmî hem de gözleme dayalı bilgi sahibi olduğu düşünülebilir. Nitekim ileride de bahsi geçeceği üzere o, Hıristiyanlık ve Yahudilik başta olmak üzere farklı din, mezhep ve felsefî inançlar hakkında oldukça bilgi sahibidir.

Bölgenin fethi, Kuteybe b. Müslim (öl. 96/715) zamanında gerçekleşmiştir.55 Emevîler'den sonra bölgenin yönetimi Abbâsîler'e geçti (132/750). Abbâsîler'in 3./9. yüzyılın ortalarından itibaren merkezi otoritesinin zayıflamaya başlamasıyla birlikte bölgedeki yönetimler farklı hanedanların eline geçmeye başladı. Horasan ve Mâverâünnehir'de 204/819 yılından itibaren Sâmânoğulları'nın iktidar dönemi başladı. Sâmânîler döneminde Mâverâünnehir bölgesi altın çağını yaşadı denilebilir. Zira bu dönemde fikrî ve aklî gelişmeler üst düzeydedir aynı zamanda refah düzeyi de yüksektir. Sâmânî hükümdarları bu gelişmeleri yakından takip etti ve destekledi. Bu dönem fikir özgürlüğünün de üst düzeyde yaşandığı dönemlerden biridir. İmam Mâtürîdî'nin bu dönemde yaşadığı bilinmektedir.56

Ahmed Taşağıl, "Soğd", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 37/349; Yunus Akyürek, Siyasi ve Kültürel Boyutlarıyla Mâverâünnehir-Emeviler Dönemi - (Bursa: Emin Yayınları, 2012), 97.

Akyürek, Siyasi ve Kültürel Boyutlarıyla Mâverâünnehir, 96-97.

Özgüdenli, "Mâverâünnehir", 28/128; Ebû Hanîfe ed-Dineverî, el-Ahbâru't-Tıvâl, çev. Zekeriya Akman - Hüseyin Siyabend Aytemür (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2017), 346.

Aydın Usta, "Sâmânîler", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 36/67; Özgüdenli, "Mâverâünnehir", 28/178.

Bölge, Sâmânîler'den sonra Karahanlılar'ın hakimiyetine girdi. Bu devletin kuruluş yılı açısından çeşitli görüşler bulunmakla birlikte 225/840 yılının daha isabetli olduğu söylenmektedir. Karahanlılar'ın İslâmiyet ile tanışması ise Sâmânîler ile aralarındaki çatışma sırasında oldu. Tam olarak İslâmlaşması Satuk Buğra Han'ın Müslüman olması ile birlikte olduğu söylense de bu olayın tarihine ilişkin kaynaklarda kesin bir bilgi yer almamaktadır.<sup>57</sup> Satuk Buğra Han batıdaki Karahanlı topraklarında İslâm'ı yaymak için mücadele etti. Onun 344/955-956 yılında vefat etmesinin ardından oğlu Baytaş Arslan Han (Süleyman) İslâmiyet'i bütün Karahanlı topraklarına yaymak için mücadele etti. Nitekim 349/960 yılında başarılı olduğu tarihçiler tarafından da doğrulanmaktadır.58

Karahanlı hükümdarı olan İlig Nasr 389/999 yılında Mâverâünnehir'i fethetti ve Sâmânî Devleti'ni yıktı bu sebeple de Mâverâünnehir'in ikinci ve hakiki fâtihi olarak bilinir.59 Yapılan mücadelelerin sonunda Mâverâünnehir'in tamamına hâkim olmayı başaran İlig Han'ın oğullarının, 1044'yıllında Batı Karahanlı topraklarını bağımsız olarak yönettiği aktarılır. Batı ve Doğu Karahanlılar olmak üzere devletin ikiye ayrılmasına hakanlığın; Gazneliler ve Selçuklu Devletiyle yaşadığı çatışmalar sonucunda girdiği iç çekişmeler ve doğudaki mücadeleler sebebiyle devletin batı kısmındaki otorite boşluğunun sebep olduğu söylenmektedir.60

Milâdî 1046 yılında tam anlamıyla ayrılan Batı Karahanlılar'ın yönetimi 1052 yılında İbrahim'e (Büyük Tamgaç Han) geçti ve bölgenin tek gücü hâline geldi. Sonrasında ise bölgenin başkenti Semerkant oldu. Onun ideal bir

İbnü'l-Esîr, Satuk'un İslam'a giriş sebebini, gördüğü rüyaya bağlamaktadır. Buna göre Satuk, rüyasında, gökten bir adam indiğini ve kendisine müslüman olmasını söylediğini gördü. Bunun üzerine Satuk uykusunda müslüman oldu. Sabah olduğunda da müslüman oluşunu ızhar etti. İbnü'l-Esîr, el-Kâmil fi't-târîh, çev. M.Beşir Ersoy (İstanbul: Bahar Yayınları, 1991).

Hakkı Dursun Yıldız (ed.), Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, 6/143-144; Ali Aksu, "Karahanlılar ve İslam'ın Yayılmasındaki Katkıları", Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/1 (Haziran 2001), 285-286.

Hakkı Dursun Yıldız (ed.), Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, 6/145-146.

Hakkı Dursun Yıldız (ed.), Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, 6/149-150; Abdülkerim Özaydın, "Karahanlılar", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24/407.

hükümdar olduğu, para işlerini ıslah ettiği, asayişi korumaya ihtimam gösterdiği, adaleti sağlama konusunda hassas olduğu, Hanefî fakihlerin fetvaları doğrultusunda hareket ettiği aynı zamanda, döneminde bölgenin refah ve bolluk içinde yaşadığı aktarılmaktadır.61 Yaklaşık 450/1058 yılında doğan Saffâr'ın çocukluğunun bu döneme rast geldiği düşünülmektedir.62 Bu yıllarda Batı Karahanlılar'ın sınır komşusu, Büyük Selçuklu Devletidir (1040-1157).63 Bu dönemin Kuzey Afrika, Mısır ve Suriye topraklarında bulunan bir başka siyasi gücü ise yayılmacı politikaları ve Şiî inançlarıyla bütün İslâm topraklarında etkili olan Fâtımîler'dir (909-1171).64

Buhara, Saffâr'ın doğup büyüdüğü ve Merv sürgünü hariç burada ilme hizmet ettiği ve vefat ettiği şehirdir. Buhara şehri; baharat yolu ve ipek yolu sebebiyle bölgenin önemli ticaret merkezlerinden birisidir. <sup>65</sup> Şehir, Emevîler dönemine kadar bölgenin merkezi konumundaydı. Batı Karahanlılar döneminde bölgenin merkezi hâline gelen Semerkant ile birlikte önemi korumaya devam etti. Selçuklu Sultanı Melikşah'ın Semerkant'ı ele geçirmesinden sonra Semerkantlı Hanefî-Mâtürîdi kelâmcıların yaşamalarını Buhara'da sürdürdükleri de bilinmektedir.66

Batı Karahanlılar'ın kurucusu ve ilk hükümdarı olan Tamgaç Han'ın (öl. 460/1068) felç geçirmesi üzerine hâkimiyet oğlu Şemsülmülk Ebû Hasan II. Nasr b. İbrahim'e (öl. 472/1080) geçti. Sem'ânî, Buhara Camii'nde imamlık yapan Saffâr'ın babası İsmâil b. Ebû Nasr hakkında "büyük bir âlim ve fazilet sahibi bir zât idi. Hep hakkı söylerdi. Allahu Teâlânın dini hakkında doğruyu bildirirken, kimsenin ayıplamasından korkmazdı. Haktan ayrılmadığı için,

Hakkı Dursun Yıldız (ed.), Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, 6-7/151, 95.

Hakkı Dursun Yıldız (ed.), Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, 6/150; Özgüdenli, "Mâverâünnehir", 28/179.

Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 44.

Eymen Fûad Seyyid, "Fâtımîler", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 12/228-229.

Akyürek, Siyasi ve Kültürel Boyutlarıyla Mâverâünnehir, 98; Hamevî, Mu'cemü'l-Buldân, 5/353-356.

Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 44-46.

zamanının hakanı Şemsülmülk Nasr bin İbrâhim tarafından, 461/1069 senesinde şehid edildi" bilgisini nakletmektedir.67 Bu bilgi, onun Şemsülmülk'ün emri ile idam edildiğini ortaya koymaktadır.

Şemsülmülk'ün vefatının ardından Batı Karahanlı iktidarının 23 yıl süren (1080-1102) istikrarsızlık dönemi başladı. Batı Karahanlı yönetiminin zayıfladığı bu yıllar Saffâr'ın gençlik ve orta yaş çağlarına denk düşmektedir. Selçuklular ile Karahanlılar'ın mücadelesinin Melikşah'ın (öl. 485/1092) Semerkant'ı ele geçirmesine (466/1074) kadar sürdüğü belirtilir. Böylece Mâverâünnehir, Selçuklu hâkimiyeti altında yönetilmeye başlandı. İktidara geçecek kişinin Selçuklu icazetiyle geçebildiği bu dönem, Batı Karahanlılar'ın yıkılışına kadar devam etti. 68 Batı Karahanlı yönetiminin Selçuklular'a geçmesinin, Mâtürîdî kelâmcılarını da etkilediği görülmektedir. Örneğin Ebü'l-Yüsr el-Pezdevî (öl. 493/1100) Melikşah'ın Semerkant'ı kuşattığı sırada şehrin kadısıdır. Sonrasında kadılıktan azledilmiştir ve hayatının geri kalan kısmını Buhara'da geçirmiştir.69

Batı Karahanlı tahtına çıkan Muhammed Arslan Han'ın üçüncü oğlu Mahmut (1133-1141) aynı zamanda Selçuklu Sultanı Sancer'ın yeğenidir. O'nun devleti korumak için Selçuklu yönetimiyle iş birliği yaptığı görülmektedir. Ancak yine de Mâverâünnehir'in Karahıtaylar tarafından istilasına engel olunamamıştır. Milâdî 536/1141 yılında meydana gelen Katvan savaşında Selçuklu ve Batı Karahanlılar, Karahıtaylar'a mağlup oldu. Sancer ve Mahmut Han, Horasan'a kaçmak zorunda kaldı. Bunun üzerine Karahıtaylar bütün Mâverâünnehir'i istila etti. 70 Ancak Karahıtaylar, Batı Karahanlı'nın mevcut

Abdülkerîm b. Muhammed Sem'ânî, el-Ensâb, nşr. Abdurrahmân b. Yahyâ b. Alî el-Muallimî el-Yemânî (Haydarâbâd: Dârü'l-Maârif'il Osmânniyye, 1962), 3/548.

İbnü'l-Esîr, el-Kâmil fi't-târîh, 10/92-93; Hakkı Dursun Yıldız (ed.), Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, 6/152.

Muhammed Aruçi, "Pezdevî, Ebü'l-Yüsr", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 34/266; Muhammet Sami Demirci, Hicri V-VI. Yüzyıllarda Mâverâünnehir'de Yaşamış Mâturîdi Âlimlerin Mâturîdilik İçindeki Yeri ve Görüşleri (Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012), 30-31.

İbnü'l-Esîr, el-Kâmil fi't-târîh, 11/80.

idaresine dokunmayıp kendi hâkimiyetleri altında devamına müsaade ettiler. Bu yenilginin ardından 552/1157'de Selçuklular ve 608/1212'de ise Batı Karahanlılar yıkıldı. 71

Saffâr, Katvan savaşının yapıldığı yıllarda Merv'deki sürgünden Buraya'ya döndükten sonra 534/1139 senesi Rebîülevvel ayının 26'sında vefat etmiştir. 72 Saffâr'ın vefatı sonrasında, bölge Karahıtaylardan sonra Hârizmşahlar'ın idaresine geçmiş (607/1210) ve kısa bir süre sonra da Moğollar tarafından istila edilerek harap edilmiştir (616-617/1219-1220).73

Måveräünnehir bölgesinde Batı Karahanlılar döneminde var olan din, mezhep ve tasavvufî anlayışların tespiti, Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ başlığı altında yer verdiği kelâmî görüşlerin ve eleştirdiği grupların anlaşılması açısından önemlidir. Bu sebeple bölgenin en yaygın din, itikadî mezhep ve tasavvufî akımlarına kısaca değinilecektir.

Måveräünnehir bölgesinin İpek Yolu ticaretinde önemli bir yere sahip olmasının tarih boyunca farklı dinî ve kültürel gruplara ev sahipliği yapmasında etkili olduğu daha önce dile getirilmişti. Bölgede varlık gösteren dinlerden biri, Zerdüstîliktir. 74 Bu dinin, uğradıkları baskı sebebiyle İran'dan kaçanlar ve ticaret için bölgeye gelenler tarafından yayıldığı düşünülür. Buhara kenti ise bu dinin Mâverâünnehir'deki merkezidir.75 Sâmânîler döneminde Mâverâünnehir bölgesinde Müslümanların yanı sıra Mecûsîlerin de yaşadığı kaynaklarda yer alır.76

Hakkı Dursun Yıldız (ed.), Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, 6/156-158.

Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 158; Dinç, Ebû İshâk Saffâr el-Buhârî'ye Göre İslâm Mezhepleri, 39.

Özgüdenli, "Mâverâünnehir", 28/179.

İslami kaynaklarda: Mecûsîlik, Batılı kaynaklarda: Zoroastrisme olarak geçmektedir. Ayrıntılı bilgi için bk. Günay Tümer vd., Dinler tarihi (Ankara: Berikan Yayınevi, 2010), 163; Şinasi Gündüz, "Mecûsîlik", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 28/279.

Muḥammad bin Ca'fer Narşahî vd., Târîh-i Buhârâ (Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2013), 30; Akyürek, Siyasi ve Kültürel Boyutlarıyla Mâverâünnehir, 111-112.

Usta, "Sâmânîler", 36/66.

Bölgenin ikinci en yaygın dini ise İslâmî kaynaklarda Sümeniyye olarak geçen Budizm'dir. Bu dinin Mâverâünnehir'in sınır komşusu Hintli Budistler tarafından bu bölgeye ticarî faaliyetler sırasında getirildiği düşünülmektedir. Bununla birlikte bu din, cenk seven, at binen, et ile beslenen ve tabiatla iç içe olan Türklerin yaşam tarzlarına uygun olmaması sebebi ile yaygınlık kazanamamıştır. Bölgede İslam fethi sonrası Budizm dininin mensupları oldukça azalmıştır.77

Mecûsîlik, bölgede bilinen bir diğer dindir. Bu din İslâm fetihleri sonrası da varlığını sürdürmüştür. 78 Saffâr'ın yaşadığı dönemde de bu dinin mensuplarının varlığından bahsedilmektedir. Saffâr da Mecûsîliğe; Allah, İlah, el-Hâlık isimlerinin yorumunda atıf yapmakta ve eleştirmektedir. 79 Bu isim Tirmizî ve İbn Mâce rivayetinde yer almaktadır. Mecûsîliği; âlemin bir yaratıcısının olduğuna inanan ancak iki yaratıcının var olduğunu iddia eden düalist inanışlarından biri olan Mâneviyye (Maniheizm) ile birlikte zikretmektedir. Saffâr, Allah'ın hayrın ve şerrin yaratıcısı olduğunu ifade ederek bu görüşlerin batıl olduğunu söyler.80

Bölgenin bir diğer yaygın dini Hristiyanlıktır. Bu dinin, Abbâsî Halifesi Me'mûn (öl. 813/833) zamanında ortaya çıkan, Bizans devletinin baskısı sebebiyle Sâsânî İmparatorluğuna sığınan Nestûrî mezhebi mensuplarıyla yayılmaya başladığı düşünülmektedir.81 birlikte Mâverâünnehir'de Nestûrîler İstanbul Patriği Nestorios'a (öl. 451) nispet edilir. Nestûriler İsa Mesih'in iki cevhere sahip olduğunu birinin kadım diğerinin ise hâdis olduğunu savunmaktadır. Kadîm yönün İlâhî, hâdis yönün ise insanî tarafa karşılık gelmekte ve çarmıha gerilme hadisesinin insanî cevherde gerçekleştiğine inanmaktadırlar.82 Mâverâünnehir'de misyonerlik faaliyetleri yürüten

Akyürek, Siyasi ve Kültürel Boyutlarıyla Mâverâünnehir, 115.

Şehristânî, Kitâbu'l milel ve'n-nihal (Beyrut: Dâru'l-Kütüb el-İlmiyye, 1971), 269.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/401,458,459.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/459-460.

Wilhem Barthold, "Orta Asya'da Moğol Fütuhatına Kadar Hıristiyanlık", çev. Köprülüzade Cemal Bey, Türkiyat Mecmuası 1 (Ocak 2011), 64.

Şehristânî, Kitâbu'l milel ve'n-nihal, 651-653; Kādî Abdülcebbâr, el-Muġnî fî ebvâbi'ttevhîd ve'l-c'adl, thk. Mahmud Muhammed Kâsım (Mısır, 1958), 5/82-83.

Nestûrîler kısmen başarı sağladı. Moğol hükümeti, bu mezhebe diğer Hıristiyan mezheplerinden daha fazla ihtimam gösterdi.83 Saffâr, Hristiyanlığın; Ya'kūbiyye, Nestûrîyye ve Melkâiyye şeklinde üç fırkaya ayrıldığına dikkat çeker. Onun bu Hıristiyan mezheplerinin görüşlerine ayrıntılı bir şekilde yer verdiği hatta aralarında ihtilaf bulunan ince meselelere de değindiği ve İslâm'ın tevhid inancına aykırı düştüğü yerleri tespit edip tartıştığı görülmektedir. Saffâr, Hıristiyanlığı batıl bir inanç olarak değerlendirir.84

Mâverâünnehir bölgesi aynı zamanda Yahudilik ve Mazdekizm gibi dinlere ev sahipliği yapsa da bu bölgede yaygın olmadıkları için ayrıntılı bilgi burada verilmeyecektir. Saffâr'ın yaşadığı asırda bölgede çok farklı inançlar varlığını sürdürmektedir. Seneviyye altında toplanan düalist inançlar ve Hıristiyanlık altında zikredilen üç mezhebin teslis inançları İslâm'ın tevhit inancına aykırı düşmektedir. Bu sebeple Saffâr tarafından bu inançlar, tevhit ve yaratma ile ilişkili isimler altında eleştirilmiştir.

Saffâr'ın yaşadığı 5./11. yüzyılın sonu ile 6./12. yüzyılın ilk yarısına denk gelen dönemde sistemleşmiş bir tasavvufî ekol bilinmemektedir. Buna karşın bölgede zühd anlayışı güçlüdür. Yesevîliğin kendisine nispet edildiği Ahmed Yesevî (öl. 562/1166), Saffâr'ın yaşadığı dönemde Buhara'da yaşamış hocası Yusuf Hemedânî'den (öl. 535/1140) ders almıştır. Hemedânî ve Yesevî'nin aynı zaman diliminde Buhara'da yaşadıkları dikkate alındığında Saffâr ile görüştükleri de düşünülebilir.85 Saffâr da siyaset ve devlet vönetiminden uzak durması ve dünyevî makam ve mevkilere meyletmemesi sebebi ile 'zâhid' olarak anılmaktadır.86

Bölgede sonraki dönemlerde Abdülhâlik-ı Gucdüvânî'ye (öl. 575/1179 veya 617/1220) nispetle Hâcegân (8. yüzyıldan sonra Nakşibendiyye) ve ardından Necmeddîn-i Kübrâ'ya (öl. 618/1221) nispetle Kübreviyye teşekkül

Barthold, "Orta Asya'da Moğol Fütuhatına Kadar Hıristiyanlık", 65; Akyürek, Siyasi ve Kültürel Boyutlarıyla Mâverâünnehir, 117-118.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/402-405.

Demirci, Hicri V-VI. Yüzyıllarda Mâverâünnehir'de Yaşamış Mâturîdi Âlimlerin Mâturîdilik İçindeki Yeri ve Görüşleri, 16-17; Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 122-123.

Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 122.

edecektir.87 Tasavvufun bu bölgede yaygınlaşması, ilk dönemlerden itibaren Mâverâünnehir'de Hinduizm, Budizm ve Maniheizm gibi mistik yönü kuvvetli dinlerin yaygın olması ile Batı Karahanlılar ve Selçuklu yöneticilerinin zühd ve tasavvuf anlayışlarını desteklemelerine bağlanabilir. Ayrıca Türklerin Şaman inançlarından getirdikleri mistik yaklaşımların ve destansı anlatımların tasavvufun yaygınlaşması kolaylaştığı düşünülmektedir.88

Saffâr'ın yaşadığı dönemde bölgede Eş'arîyye, Mu'tezile, Şia ve Kerrâmiyye mezheplerinin varlığından bahsedilse de çalışmada esmâ-i hüsnâda en çok eleştirilen yahut görüşleri referans alınarak yorumlanan mezheplere değinilecektir. Bu sebeple Mâtürîdîyye, Eş'arîyye, Mu'tezile ve Şia mezhepleri ve Saffâr'ın anlayışına etkisi kısaca ele alınacaktır. Mezheplerin esmâ-i hüsnâ bağlamındaki görüşleri ve Saffâr'ın eleştirileri diğer bölümlerde ayrıntılı bir şekilde ilgili başlıklar altında değerlendirilecektir.

Mâverâünnehir'in bugün Özbekistan sınırları içerisinde bulunan Semerkant şehrinin Mâtürîd (Mâtürît) köyünde 3./9. yüzyıl ortalarında dünyaya gelen Ebû Mansûr Muhammed el Mâtürîdî'ye (öl. 333/944) nispet edilen kelâm mezhebidir. 89 Mâtürîdî, Abbasî otoritesinden ayrılıp kendi özerk yönetimini kuran Sâmânîler döneminde yaşadı ve Sâmânî devletinin sağladığı özgürlük ortamından yararlandı. Ancak Sâmânîlerin çöküş sürecine girmesiyle bölgedeki faaliyetlerin fıkıh ve hadis<sup>90</sup> üzerinde yoğunlaştığı gözlemlenmektedir.91

Reşat Öngören, "Tarikat", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 40/101; Kadir Özköse, "Anadolu'nun Türkleşmesi ve İslamlaşmasında Tasavvufî Zümre Ve Akımların Rolü", Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/1 (Haziran 2003), 256-567, 260.

Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 124-125.

Kadir Gömbeyaz, "İmam Mâturîdî ve Maturidilik, Tarihi Arka Plan, Hayatı, Eserleri, Fikirleri ve Maturidilik Mezhebi (Seçki/Derleme), Haz. Sönmez Kutlu", Marife Dini Araştırmalar Dergisi 5/3 (Ocak 2005), 25.

Ör. Ebü'l-Yüsr el-Pezdevî, Uşûlü'd-dîn, nşr. Hans Peter Linss (Kahire: el-Mektebetü'l-Ezheriyye li't-Türas, 2005), 264.

<sup>91</sup> Usta, "Sâmânîler", 36/67.

Mâtürîdî'den Ebü'l-Muîn en-Nesefî'ye kadar kelâm metodunun kullanıldığı hacimli bir esere rastlanmadığı ve bu tarihlerde kelâm metodunun gerileme yaşadığı düşünülmektedir. Aynı zaman da bölgedeki kelâm geleneğinden uzak duran Hanefî âlimleri de yaklaşık 578/1182 yılından itibaren itikatta İmam Mâtürîdî'yi Ehl-i Sünnet'in imamı olarak benimsedikleri söylenmektedir. Hanefî-Mâtürîdî âlimler ise kelâm metodolojisini kullanan ve bu alanda eserler telif eden âlimlerdir. Saffâr, Hanefî-Mâtürîdî geleneğe mensuptur. 92

Saffâr, İmam Mâtürîdî için "Ehl-i Sünnet imamlarından biri" ifadesini kullanmıştır. Öğrencisi Fahreddin Kadîhân (öl. 592/1196) ise açık bir şekilde Mâtürîdî'yi "Ehl-i sünnetin reisi" olarak anmıştır. 93 Saffâr kendi mezhebi için Mâtürîdîyye ifadesi yerine Ehl-i Sünet ve'l Cemaat<sup>94</sup> ve Ehl-i Hak<sup>95</sup> ifadelerini kullanmayı tercih etmiştir. İmam Mâtürîdî mezhep imamlarından biri olarak görülse de ekolün mutlak kurucusu şeklinde değerlendirilmemiştir. Mâtürîdîyye ifadesinin en erken Selçuklu sonrası dönemde 8. yüzyıldan sonra kullanıldığını belirtilmektedir.96

Saffâr, Hanefî Ehl-i Sünnet geleneğine mensuptur. Zira görüşlerini Ebû Hanîfe'ye dayandırmakta ve O'ndan; mezhep âlimlerimizden Ebû Hanîfe ve ashabı97 diye bahsetmektedir. Saffâr, birçok konuda Mâtürîdî ile de aynı görüşü savunmaktadır. Onun Mâtürîdî'den bazı konularda farklı düşünmesi Hanefî-Mâtürîdî âlimi olarak anılmasının önünde bir engel olarak değil kendi mezhebine yaptığı katkı olarak görülmektedir.98

Eş'arîyye, Ebü'l-Hasan el-Eş'arî'ye (öl. 324/935-36) nispet edilen kelâm mezhebidir. Saffâr eserinin birçok yerinde Eş'arîlik mezhebine ve Eş'arî kelâmcılarına atıfta bulunmuş bazen Eş'arî'nin görüşlerini İbn

Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 79; Abdullah Demir, "Ali b. Osman el-Ûşî'nin Mâtürîdî Kelâmına Katkıları", Uluslararası Ali b. Osman el-Ûşî Sempozyumu Bildirileri (Kırgızistan: Oş Devlet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 2018), 373-375.

Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 82-84.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1-2/334, 348, 399, 416, 468, 565, 610.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1-2/326, 340, 370, 424, 467, 520, 570, 571, 616, 618, 637, 646.

Dinç, Ebû İshâk Saffâr el-Buhârî'ye Göre İslâm Mezhepleri, 107.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/349.

Mâtürîdî'den farklı düşündüğü noktalar için bk. Dinç, Ebû İshâk Saffâr el-Buhârî'ye Göre İslâm Mezhepleri, 109-112.

Fûrek'ten (öl. 406/1015) nispetle aktarmıştır. Aynı zamanda bu mezhebin bazı görüşlerini Mu'tezilî anlayışa benzemesi sebebi ile eleştirmiştir. Örneğin Eş'arîyye'nin çocukların yeniden yaratıldıktan sonra toprak olması hakkındaki görüşleri sebebiyle onları Mu'tezile'ye benzemekle suçlamıştır.99 Saffâr'ın, Eş'arîliğe yapmış olduğu birçok atıf mezhebin mensuplarının yaygın olduğu Merv'de sürgünde kaldığı dönemle ilişkilendirmektedirler. Zira sürgün hayatının belki de en önemli katkısı Eş'arîlik hakkında fazlaca malumat edinmesi olmuştur. 100 Saffâr'ın yaptığı atıflardan Eş'arîliği bir mezhep olarak gördüğü ve Ebü'l-Hasan el-Eş'arî'yi bu mezhebin imamı olarak kabul ettiği anlaşılmaktadır.101

Mu'tezile mezhebi İslâm geleneğinin 2./8. yüzyıllarında ortaya çıkan ve benimsedikleri; tevhid, adalet, va'd ve vaîd, el-menzile beyne'l-menzileteyn ile emir bi'l-ma'rûf ve nehiy i-ani'l münker ilkeler ile bilinen mezheptir. Saffâr bu mezhepten bazen Mu'tezile bazen de Kaderiyye olarak bahsetmektedir. Bu mezhebe, esmâ-i hüsnâ yorumunda birçok eleştiride bulunduğu görülmektedir. Aynı zamanda Mu'tezîle mezhebi âlimlerine isimlerini zikrederek de atıfta bulunmakta ve eleştirmektedir. Örneğin Cafer b. Harb (öl. 236/850-51), Ebü'l-Hüzeyl el-Allâf (öl. 235/849-50) ve Nazzâm (öl. 231/845) onun eleştiri yönelttiği kelâmcılardır. 102 Saffâr, esmâ-i hüsnâ yorumunda Mu'tezile mensuplarının özellikle kendi fiillerinin yaratıcısı olmalarını iddia etmeleri ve Allah'a birçok konuda zorunluluk atfetmeleri sebebiyle küfre düştüklerini dile getirmektedir. Saffâr'ın Mu'tezile eleştirisinin bu mezhebin aslî kaynaklarına değil Eş'arî kaynaklardan alıntılandığı dile getirilmektedir. Ancak Saffâr'ın bazı Mu'tezile eserlerini okuduğu yaptığı atıflardan anlaşılmaktadır. 103 Nitekim yapılan çalışmalarda Saffâr'ın Mu'tezile'ye bu kadar çok atıf yapmasının eleştiri niteliği taşıdığı ifade edilmektedir. 104 Esmâ-i hüsnâ kapsamında Saffâr'ın, Mu'tezile'yi ve mensuplarını oldukça fazlaca eleştirdiği dikkat çekmektedir.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/571-572.

Dinç, Ebû İshâk Saffâr el-Buhârî'ye Göre İslâm Mezhepleri, 120.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/460.

Ör. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/416, 2/532, 533.

Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 183-184.

<sup>104</sup> Dinç, Ebû İshâk Saffâr el-Buhârî'ye Göre İslâm Mezhepleri, 25-26.

Esmâ-i hüsnâ konusunda eleştirilen gruplardan biri olan Şîa, Hz. Peygamber sonrası devlet yönetiminin Hz. Ali'nin soyundan gelenlere ait olduğu düşüncesini savunanları ifade etmektedir. 105 Saffâr, Şîa'nın fırkalarının ortak adı olarak kullanılan İmâmiyye fırkasına değinmekte ve görüşlerini eleştirmektedir. 106 Örneğin vahdâniyyet kapsamında ele alınan el-Bedî' isminde gulât fırkalardan olduğunu ifade ettiği İmâmiyye'nin 'imamların Allah ve yaratılmışlar arasında aracı olduğu' anlayışlarını eleştirmiş ve onları tevhide aykırı düşünceler ortaya atmakla suçlamıştır. $^{107}$  el-Bedî ismi Tirmizî rivayetlerinde yer alan bir isimdir.

Saffâr bu firkalardan hariç olarak Kerrâmiyye, Mücessime-i Horasan, Dehriyye, Cehmiyye ve Hâricîler gibi birçok başka fırkanın görüşlerine de değinmekte ve eleştirmektedir. Saffâr'ın bu grupları hangi konularda eleştirdiğine üçüncü bölümde esmâ-i hüsnâ kapsamında değinilecektir. 108 Saffâr'ın ilâhî isimlerde tekrar eden isimler hariç kırk iki isimde din, mezhep ve grupların isimlerini zikrettiği sonucuna ulaşılmıştır. O, 178 ismin %24'ünde din, mezhep ve grupların isimlerini zikrederek eleştirmektedir. Bazı isimlerde ise bir grubun görüşüne atıfta bulunduğu ancak isimlerini zikretmediği görülmüştür. Diğer isimlerin çoğunluğunu ise grupların zikredildiği isimler ile yakın anlamlı olan isimler oluşturmaktadır. İlâhî isimlerde zikredilen grupları hangi grubun oluşturduğu ise çalışmamız için önemli olduğu düşünülmektedir.

Saffâr, esmâ-i hüsnânın izahı kapsamında Mu'tezile'yi ağırlıklı olarak muhatap almakta ve eleştirmektedir (bk. Tablo 1). Bir sonraki grup Kerrâmiyye ve bir diğer üzerinde durulan grup ise Eş'arîyye'dir. Saffâr'ın, ilâhî isimlerde daha çok Mu'tezile'yi eleştirmesi hatta daha önce de belirttiğimiz üzere Eş'ariyye mezhebi mensuplarına yaptığı atıflarda onların özellikle Mu'tezile'ye benzeşen yönlerini eleştirmesi dikkat çekmektedir.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Mustafa Öz, "Şîa", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (TDV Yayınları, 2010), 39/121; Şehristânî, Kitâbu'l milel ve'n-niḥal, 144-145.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Mustafa Öz, "İmâmiyye", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/207.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/411.

Bu fırkalar hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 242-247; Dinç, Ebû İshâk Saffâr el-Buhârî'ye Göre İslâm Mezhepleri, 171-189.

**Tablo 1.** Saffâr'ın Esmâ-i Hüsnâ Bölümünde Eleştirdiği Din, Mezhep ve Gruplar<sup>109</sup>

| Mezhepler     | Mezheplere<br>Yapılan Atıf<br>Sayısı | Mezhep<br>Mensuplarına<br>Yapılan Atıf<br>Sayısı | Toplam<br>Atıf<br>Sayısı | Atıf<br>Yüzdesi |
|---------------|--------------------------------------|--------------------------------------------------|--------------------------|-----------------|
| Mu'tezile     | 14                                   | 24                                               | 38                       | %39             |
| Kerrâmiyye    | 11                                   | -                                                | 11                       | %11             |
| Diğer         | 10                                   | -                                                | 10                       | %10             |
| Eş'arîyye     | 7                                    | 4                                                | 11                       | %11             |
| Şia           | 6                                    | 1                                                | 7                        | %7              |
| Filozoflar    | 6                                    | -                                                | 6                        | %6              |
| Seneviyye     | 6                                    | -                                                | 6                        | %6              |
| Hıristiyanlar | 5                                    | -                                                | 5                        | %5              |
| Hâricîler     | 3                                    | -                                                | 3                        | %3              |
| Mürcie        | 3                                    | -                                                | 3                        | %3              |
| Dehriyye      | 2                                    | -                                                | 2                        | %2              |
| Cehmiyye      | 1                                    | -                                                | 1                        | %1              |

 $<sup>^{109}</sup>$  Her bir esmâ-i hüsnâ başlığı altında birden fazla tekrar edilen mezhep isimleri, bir olarak hesaplanmıştır.

#### 2. Hayatı

Ebû İshâk İbrâhim b. İsmâil ez-Zâhid es-Saffâr el-Buhârî el-Ensârî'nin ismi ve künyesine ilişkin bazı farklı aktarımlar bulunmaktadır. Kaynaklara göre Saffâr'ın künyesi Ebû İshâk, kendi adı İbrahim, babasının adı İsmail<sup>110</sup>, kendisinin beyanı ile de sabit olan dedesinin adı ise Ebû Nasr'dır. 111 Saffâr'ın Hammâd isminde bir oğlu bulunmaktadır. 112 Saffâr Arap asıllıdır. 113 Sahabî Vâsile b. Eska'nın (öl. 83/702) soyundan geldiği ve bu sebeple Vâsilî nisbesi ile anıldığı de kaynaklardaki bilgiler arasındadır. 114 Saffâr'a birçok övgü ismi ile kaynaklarda anılmaktadır. Bunlardan bazıları "Allâme Rüknüddin" 115, "İmam" ve "Zâhid" lakaplarıdır. Bu lakapların övücü nitelik taşıması Saffâr'ın önemli bir âlim olarak kabul gördüğü şeklinde yorumlanabilir.<sup>117</sup>

Saffâr'a ait bilgilerde doğum tarihine ilişkin kesin bir bilgi olmamakla beraber bazı tarihler üzerinde durulmaktadır. 118 Saffâr'ın babasının vefatı 461/1068 yılıdır. Babasından ders aldığını belirten kaynaklar dikkate alındığında doğum yılının 450/1058 olması makul görülmüştür. 119 Buna göre Saffâr 450/1058 yılında Buhara'da doğmuştur. Buhara'da, Merv'e sürgün edildiği tarihe - orta vas dönemine tekabül etmektedir - kadar vasamıştır. Onun nesiller boyu âlim yetiştiren faziletli bir aileye mensup olduğu ve babası, dedesi, büyük babası ve oğlunun yaşadıkları dönemde Buhara şehrinde Hanefî mezhebinin ileri gelen âlimleri arasında yer aldığı bilinmektedir. Bu aile, "Âl-i

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Sem'ânî, el-Ensâb, 8/319.

<sup>111</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/57-58.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Sem'ânî, el-Ensâb, 8/319.

<sup>113</sup> Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 142.

İbnü'l-Esîr, el-Lübâb fî tehzîbi'l-ensâb (Beyrut: Dârû's-Sâdr, 1400), 344. Saffâr'ın Vâsilî soyuna dayandırılması hakkında bk. Dinç, Ebû İshâk Saffâr El-Buhârî'ye Göre İslâm Mezhepleri, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Muhammed ez-Zehebî, *Siyeru a'lâmi'n-nübelâ* (y.y: Müessesetü'r-Risâle, 1405), 92.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Sem'ânî, el-Ensâb, 8/318.

<sup>117</sup> Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 143.

Saffâr'ın doğum tarihi ile ilgili diğer rivayetlerin ayrıntısı için bk. Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 145-146; İlyas Üzüm, "Saffâr, Ebû İshak", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 35/462.

Sem'ânî, el-Ensâb, 8/319; Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 146.

Saffâr" olarak anılmış ve ailenin ileri gelenleri, "Buhara Hanefîleri'nin reisi" olarak Buhara'da etkin bir rol üstlenmişlerdir. 120 Ancak Selçuklular'ın Horasan Emîri Sencer'ın (öl. 552/1157) Saffâr'ı 495/1102 yılında Merv'e sürgün etmesi ile bu durum değişmiştir. 121 Saffâr'ın yaklaşık otuz yılını kütüphaneleri ile ünlü ve Şâfiî anlayışın güçlü olduğu Merv'de geçirmesi, Eş'arîlik hakkında bilgi edinmesini sağlamıştır. 122 Nitekim Telhîs'in esmâ-i hüsnâ bölümünde Eş'arîliğe birçok atıfta bulunmuş ve eserlerine değinmiştir. Saffâr, Merv'de yetmiş üç yaşına kadar yaşamış daha sonra yeniden Buhara'ya dönerek, 534/1139'da vefat etmiştir. 123

### İlmi Kişiliği 3.

Saffâr'ın Telhîşü'l-edille li-kavâ'idi't-tevhîd adlı eserinin esmâ-i hüsnâ bölümünde oldukça sistematik kelâmî yorumlarda bulunduğu ve esmâ-i hüsnâ literatürüne bu açıdan katkı sağladığı fark edilmektedir. Bu husus, Telhîsü'l-edille'in dikkat çekici bir yönüdür. Daha sonra açıklanacağı üzere Saffâr'ın da atıfta bulunduğu lugat ve nâhiv âlimi Ebû İshak ez-Zeccâc'ın (öl. 311/923) Tefsîru esmâ'illâhi'l-hüsnâ<sup>124</sup> adlı eserinde ele alınan ilâhî isimlerde Arap diline göre kelimelerin iştikakına değinilmiştir. Saffâr'ın neredeyse, bir lugat âlimi olan Zeccâc kadar esmâ-i hüsnânın hangi kelimelerden müştak olduğu ve Arap şiirindeki kullanımına vakıf olması onun dil ilimlerindeki ilmî birikimini yansıtmaktadır. Zira Saffâr, Arap asıllıdır ve Arap diline oldukça vâkıftır. Onun Arap dilini babası vasıtasıyla nahiv âlimi olan dedesi Ebû Nasr İshak b. Ahmed es-Saffâr'dan (öl. 405/1014) aldığı anlaşılmaktadır. Ebû Nasr es-Saffâr'ın dil ilimleri ile ilgili Medhâl ilâ Kitâbi's-Sîbeveyhi, Medhâlü's-sagīr fi'nnahv ve er-Red alâ Hamza fî hudûsi't-tashîf adlı eserleri bulunmaktadır. Ebû Nasr es-Saffâr'ın Medhâl adlı eseri Sîbeveyhi'nin el-Kitâb adlı Arap dili gramerini konu edinen eseriyle ilgilidir. er-Red alâ Hamza fî hudûsi't-tashîf' ise Arapça

Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 147.

Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 151.

Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 155-156.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Sem'ânî, el-Ensâb, 8/318.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Saffâr, *Telḥiṣü'l-edille*, 1/345; İbrahim Yıldız, "Ebû İshâk ez-Zeccâc'ın Esmâ-i Hüsnâ ve Besmele Hakkında İki Eseri", Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 24/1 (Ekim 2015), 42.

imlâ hatalarını (tashif) konu alan ve aslen İranlı olan lugat ve nahiv âlimi Hamza el-İsfahânî'nin (öl. 360/971) et-Tenbîh alâ hudûsi't-tashîf adlı eserine reddiye olarak kaleme almıştır. Ebû Nasr es-Saffâr'ın bu eseri, Yâkūt el-Hamevî ve İbn Hallikân gibi birçok müellif tarafından da kaynak olarak kullanılmıştır. 125 Ebû Nasr es-Saffâr'ın Arap diline dair reddiye türünde bir eser yazmış olması, onun Arapçaya vukûfiyetini ortaya koymaktadır. Ailesi kanalıyla aldığı Arapça konusundaki bilgi birikiminin Saffâr'a kelâm ilmi alanında ve özellikle esmâ-i hüsnâ yorumunda avantaj sağladığı fark edilebilmektedir. Zira bu konudaki yetkinliği, ilâhî isimler hakkındaki görüşlerini açıklarken yaptığı isimlerin kökenine dair semantik açıklamalar ile Cahiliye dönemi şiirlerine ve erken dönem dil eserlerine yaptığı atıflarda kendini göstermektedir. Bunun örneklerine üçüncü bölümde ayrıntısı ile değinilecektir.

Saffâr'ın aynı zamanda kullandığı kelâmî yorum yöntemi ve muhatapları ile ilgili değerlendirmeleri de onun ilmî kişiliğini yansıtmaktadır. Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ yorumunun daha iyi anlaşılabilmesi için hocalarına kısaca değinilecek ve İslâmî ilimlerdeki bilgi birikimi ve esmâ-i hüsnâ konusunda bu İslâmî ilimlerden hangisinin yorumuna ağırlık verdiği hakkında da bilgi verilecektir.

Saffâr'ın oldukça nitelikli, saygın ve âlim bir aileye mensup olduğu görülmektedir. Bu sebeple onun ilk hocalarının babası Ebû İbrahim İsmail es-Saffâr el-Buhârî (öl. 461/1068) ve dedesi Ebû Nasr İshak b. Ahmed es-Saffâr olması oldukça makuldür. 126 Ebû Hafs Ömer b. Mansûr b. Habib el-Hafız (öl. 466/1074), Ebû Yakup Yusuf b. Mansûr es-Seyyâri el-Hafız ve Ebû Muhammed Abdulaziz b. Müstekar el-Kermînî gibi isimler Saffâr'ın ders aldığı âlimlerdir.

Saffâr'ın Arap diline vukûfiyetinden ve bunun esmâ-i hüsnâ konusu ile ilişkisinden bahsetmiştik. Saffâr aynı zamanda fıkıh, hadis ve kelâm ilimlerindeki birikimi ile öne çıkmaktadır. Onun Tirmizî ve Buhârî'nin hadis kitaplarının ravîlerinden biri olduğu ifade edilmektedir.<sup>127</sup> Dolayısıyla onun esmâ-i hüsnâ hadis kaynaklarını Tirmizî (öl. 279/892) ve Buhârî'ye (öl. 256/870) referans göstererek vermesi beklenir. Ancak onun ele aldığı isimler

bk. Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 166-167.

Sem'ânî, el-Ensâb, 8/318.

Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 188-189.

ile Tirmizî'nin Allah'ın doksan dokuz ismini zikrettiği rivayet örtüşmemektedir. Bu oldukça dikkat çekici bir durumdur ve sebepleri ikinci bölümde tartışılacaktır. Aynı zamanda hadis âlimleri olan İbrâhîm en-Nehaî (öl. 96/714), İbn Sîrîn (öl. 110/739) ve Şa'bî (öl. 104/722) gibi âlimlerin hadis yorumlarına da atıflar yapmakta ve onları bazı yorumları sebebiyle eleştirmektedir. Örneğin düşük doğan çocuğun dirilmesinin bazı uzuvlarının belirginleşmesi ile değil hey'et'i sebebi ile olacağını düşünmeleri sebebiyle onları tenkit etmektedir.128

Saffâr'ın Hanefî fıkhına da hâkim olduğu, esmâ-i hüsnâ ile ilgili teorik bilgilerden olan isim, tesmiye, müsemmâ, sıfat ve vasf gibi konularda Hanefî literatüre yaptığı atıfların çok olmasından ve örnekleri nikâh ve talak gibi konulardan seçmesinden kendini göstermektedir. Ancak onun fıkhî bakışı örnekler ile sınırlı kalmış ve esmâ-i hüsnâ yorumunda asıl olarak kelâm yöntemini kullanmıştır. Saffâr'ın tövbenin sıhhat şartları yahut muhtażarın tövbesinin kabulü gibi ele aldığı konular fıkıh ile ilişkili gibi görünse de kelâmî yönü sebebiyle bunlara değindiği anlaşılmaktadır. 129

#### Eserleri 4.

Saffâr'ın Telhîşü'l-edille li-kavā'idi't-tevhîd ve Risâle fi'l-kelām adlı eserleri günümüze ulaşmıştır. Telhîsü'l-edille'nin farklı iki tahkikli neşri bulunmaktadır. Bunlardan bizim tercih ettiğimiz Angelika Brodersen tarafından yapılan neşridir. Telhîsü'l-edille, Saffâr'ın en kapsamlı eseridir ve Kitâbü's-Sünne ve'l-cemâa ve Telhîsü'z-Zâhidî isimleri ile de anılmaktadır. Bu eserin ne zaman telif edildiği ise yapılan çalışmalarda tespit edilememiştir. Ancak Saffâr'ın sürgünde olduğu Merv şehrinde kaldığı zaman diliminde yazmış olabileceği düşünülmektedir. Bu da yaklaşık 479-523 (1087-1129) yıllarına karşılık gelmektedir. Bu eser Türkçe olarak "Tevhidin Esaslarını Ortaya Kovan Delillerin Özü" anlamına gelmektedir. 130 Eser isminde yer alan "telhîs

Düşük doğan çocuk hakkındaki muhaddislerin görüşleri için bk. Saffâr, *Telhîşü'l*edille, 2/572-273.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Saffâr'ın hayatı, ilmi kişiliği ve islâmi ilimlere vukûfiyeti hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 184-199.

Demir, Abdullah, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 249-251.

(öz)" kelimesi, başka kaynaklarda dağınık bulunan bilgilerin veciz ve muhtasar olarak derlenmesi ve yeni bir sistemle sunulması olarak kullanıldığı anlaşılmaktadır. Yoksa eser, herhangi başka bir eserin, kısaltması değildir.

Telþíşü'l-edille'nin geneline hâkim olan sistematik bakış açısı esmâ-i hüsnâ konusu içinde geçerlidir. Nitekim Saffâr bu konuyu ele alırken öncelikli olarak ismin müştak olduğu kelimelerin kök hâlini ve varsa hangi kalıptan olduğunu ifade etmiş daha sonra ismin manasını, delilini ve Allah'tan başkasına nispet edilip edilemeyeceğini dile getirerek ismi ilgili bulduğu kelâmî konuya göre yorumlayarak izah etmeye çalışmıştır. Bu sıraya kesinlik itibari ile 178 ismin tamamında uyulmasa da genel olarak uyulduğu görülmüştür.

Risâle fi'l-kelām Saffâr'ın risale hacminde bir diğer eseridir. Bu eserin tahkiki Rasim Çelidze tarafından 2007 yılında yüksek lisans tezi olarak çalışıl-mıştır. <sup>131</sup> Bu risalede konumuzla ilgili iman, misâk, fitrat ve Allah'ın ilim sıfatı gibi konular yer alır. Saffâr'a nispet edilen nübüvvetle ilgili konuları içeren el-İbâne an isbâti'r-risâlât hakkında herhangi bir bilgiye ulaşılamamıştır.

\_

Rasim Çelidze, Ebû İshâk İbrâhim es-Saffâr: Hayatı, Görüşleri ve 'Risâle fi'l-kelâm' Adlı Eseri (Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2007).

## İKİNCİ BÖLÜM

# ESMÂ-İ HÜSNÂYA DAİR TEMEL KAVRAMLAR VE MESELELER

Saffâr, *Telhîşü'l-edille* adlı kelâm eserinde esmâ-i hüsnâ konusunu iki başlık altında ele alır. İlkinde esmâ-i hüsnâya ilişkin teorik bilgilere değinir. <sup>132</sup> Burada esmâ-i hüsnâya dair isim, müsemmâ, tesmiye, sıfat ve vasf kavramları hakkında teorik bilgi verilir. Bu bölüm yaklaşık elli sayfadan oluşmaktadır. Bu da eserin esmâ-i hüsnâ bölümünün %15'ine karşılık gelmektedir. Çalışmanın bu bölümde Saffâr'ın görüşleri esas alınarak esmâ-i hüsnâ ile ilgili kavramlar ele alınacak, esmâ-i hüsnâ terkibinin yapısı ve anlamı hakkında bilgi verilecek ve esmâ-i hüsnânın sayısı, ihsâsı, kaynağı ve tasnifi hakkındaki görüşlere değinilecektir.

## 1. İsim, Sıfat, Vasf, Tesmiye ve Müsemmâ Kavramları

Saffâr; isim, sıfat ve tesmiye gibi kavramları açıklamadan önce Allah'ın isim ve sıfat nispetinin tevhid ilkesini zedelemediğine dair bazı belirlemelerde bulunur. Buna göre Allah'ın isim ve sıfatları Mu'tezile ve diğer dalalet ehlinden bazı kimselerin iddia ettiği gibi hâdis değildir. Allah ezelî ilim sıfatı ile âlimdir ve ezelî kudret sıfatı ile kādirdir. Geriye kalan isimleri de bu şekildedir. 133 Saffâr Allah'ın isimlerinin ve sıfatlarının ezelî olduğu ilkesini ortaya koyduktan sonra kelâmı meydana getiren unsurları ve isim kavramını lugat âlimlerini referans göstererek açıklamaya çalışır. Ona göre söz; isim, fiil ve harften oluşmaktadır. İsim kendi başına bir manaya delalet edebilirken harfi cer ve fiil böyle değildir. Harf-i cerrin bir mana ifade edebilmesi için başkasına ihtiyacı vardır. Zira harf iki şeyin arasını bağlamak için kullanılır ve bir karînesi olmadan fayda sağlamaz. Örneğin "אررت بزيد" ifadesinde ب harf-i cerri "uğradım" fiili ile Zeyd'in bağlantısını kurmaktadır. Dolayısıyla cümle, onunla "Zeyd'e uğradım" anlamı kazanmış olmaktadır. Yani fiilin taşıdığı mananın bir isme delalet etmesi gerekmektedir. Bu isim, fail olarak isimlendirilmektedir. Aynı zamanda fiil geçmiş, gelecek ve şimdiki olmak üzere bir

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/341-390.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/342.

zaman ile sınırlıdır. Oysa isim, fiil ve harfin dışında kalan, herhangi bir zamanla sınırlı olmaksızın münferid bir manaya delalet eden sözcüktür.<sup>134</sup>

Saffâr, isim kelimesinin kökenine dair etimolojik tahliller de yapmaktadır. İlk görüşe göre isim kelimesi "سَما - يَسْمُو - سُمُواً" kökünden türemiştir ve "yükselmek" bir şeyin üstünde bulunmak "العلق" yani "العلق" manasına gelmektedir. İsim, herhangi bir karineye ihtiyaç duymaksızın bir manaya dalalet وسَم - يسِمُ - وسَم - يسِمُ - etmektedir. Lugat âlimlerinden bazılarının görüşüne göre isim " - وسَم "kökünden türemiştir ve 'alamet (الوسم)' anlamına gelmektedir. Saffâr, is min bu kökten türediğini iddia edenlerin aynı zamanda ismin müsemmâ üzerine delalet ettiğini düşündüklerini de belirtmektedir. Saffâr, lugat âlimlerinden Niftaveyh diye meşhur olan Arap dili âlimi İbn Arafe en-Nahvî'nin (ö. 323/935) ismi "Müsemmeyâtın (isimlendirilenlerin) âlametidir" şeklinde tanımladığını aktarmaktadır. Bu tanım ikinci görüşe işaret etmektedir. 135

İsim kelimesi "وعْدَة" kelimesinde olduğu gibi vav harfinin hazfi (düşürülmesi) ile "هند" hâline dönüşmektedir. Dolayısıyla isim kelimesinin aslı "وسْمة iken başındaki vav harfi düşürülerek "سِمَة hâlini almış olabilir. Saffâr'ın nahiv ilminin mahir âlimlerinden aktardığı görüşe göre ismin "السمة" kökünden türediği görüşü hatalıdır. Zira erken dönem nahiv âlimlerinden biri olan Zeccâc (öl. 311/923) isim kelimesinin "السمة" kelimesinden türemesini mümkün görmez. Buna göre kelimenin cemi' ve tasġīr hâli ile başına gelen elif harfinin isim kelimesinin bu kökten türemesinin mümkün olmadığına delildir.136

Nahiv âlimleri ismin tanımı konusunda ihtilaf etmişlerdir. Saffâr bazılarının kendisinin tanımladığı gibi tanımladığını, bazılarının "herhangi bir zaman ile sınırlı olmaksızın münferid bir manaya delalet eden sözcük (mutlak lafız)", bazılarının ise "müsemmâya delalet eden (hakikatin kendisi)" olarak tanımladığına yer vermektedir. Bu görüşe göre ismin müsemmâya delaleti işârîdir. Örneğin Zeyd'e işaret ederken "bu" bir adama işaret ederken "o" denmektedir. Bu ikisinin arasında bir fark bulunmamaktadır. Nitekim " قواف

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/343-344.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/343-344.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/345.

işaret zamirinin "Allah" lafzını ifade "إيك" işaret تَعْبُدُ وَايَّاكَ نَسْتَعِينٌ etmek için kullanılmaktadır.138

Saffâr isim kelimesinin kökeni ve anlamına ilişkin açıklamalarda bulunduktan sonra müsemmâ ve tesmiye kavramlarını izah etmektedir. Buna göre Saffâr müsemmâyı (adlandırılan varlık), "Zeyd ve Amr gibi isimlerini zikrettiğimiz zâttır" şeklinde tanımlamaktadır. Tesmiye (adlandırma) sözcüğünü ise "Kendisinden gayrıdaki (hariçteki) yani müsemmâdaki manaya delalet edendir. Zeyd, Amr ve bunların benzeri isimler gibi söyleyenin sözüdür" şeklinde tanımlamaktadır. 139

Kelâm literatüründe isim-müsemmâ konusu, Allah'ın zâtı ile isim ve sıfatları arasındaki ilişkinin nasıl olduğu, ayrıca isim ve sıfatların Allah'ın zâtının aynı veya gayrı olması bakımından tartışılmıştır. Zira bu kavramların semantik (lugavî) açıdan yorumu, mütekellimlerin zât-sıfat ilişkisine yaklaşımları ile doğrudan ilişkilidir.

Ehl-i Sünnetin mütekaddimûn mütekellimlerinin çoğu ve bazı lugat, nahiv ve fıkıh âlimleri isim ile müsemmânın aynı olduğu konusunda ittifak etmislerdir. Saffâr, nahiv âlimlerinden Halîl b. Ahmed (öl. 175/791), Sîbeveyhi (öl. 180/796) ve Ebû Ubeyde Ma'mer'i (öl. 209/824) referans alarak isim ve müsemmâ kelimelerinin kökeni ve aslî manalarına dair bilgiler vermektedir. Mütekellimlerden ise erken dönem ehl-i sünnet âlimlerinden Ebü'l-Abbâs el-Kalânîsî (öl 4./10. yüzyılın başları), Abdullah b. Saîd el-Kattân (öl. 240/854) ve Hâris b. Esed el-Muhâsibî'nin (öl. 243/857) fiili "isim tarafından sebep olunan eylem" olarak tanımladıklarına değinmektedir. Bu görüşe göre isimden kastedilen tesmiye değil müsemmâdır. Zira eylem tesmiyeden değil müsemmâdan hâsıl olmaktadır. Ona göre bu eylem, fail için kesbî bir eylemdir. Kaderiyye'nin iddia ettiği gibi yaratma kastedilemez. 140

Saffâr, Ebû Hanîfe'nin bir kimse, üzerine yemin ettiği kişinin ismini bilmez ancak yüzünü bilirse yemin eden kişinin yemininden sorumlu olma-

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> "Ancak sana kulluk eder ve ancak senden yardım dileriz." el-Fatiha 1/5.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/346.

اما التسمية فإنها تدل على معنى في غيره و هو مسمى، و تسمية قول القائل زيد و عمرو، و مسمى ما ذكره " و139 "من اسم ذيد و عمرو Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/346-347.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/348.

dığını düşündüğünü aktarır. İmam Muhammed'in ise bu kimsenin yemininden sorumlu tutulacağını düşündüğünü belirtmektedir. Zira isim ve müsemmâ aynı şeydir. Ancak Ebû Hanîfe, isim ve müsemmâ aynıdır fakat bu durum kişinin yokluğunda geçerlidir. Zira kişinin yokluğunda ismi ile zâtı bilinmektedir. Ancak kişinin mevcut olduğu durumda ismiyle zâtının bilinmesine gerek yoktur demektedir. Saffâr, verdiği bu örnekler ile Ebü'l-Muîn en-Nesefî'nin isim ve müsemmâ ile ilgili zikrettiği örneklere benzemektedir. 141 Ancak Saffâr'ın ondan farklı olarak örneklerin geçtiği fıkıh eserlerini zikretmekte ve ihtilaflara da yer vermektedir.

Saffâr, isim ile müsemmânın aynı olduğuna dair nikâh ve talak bahislerini de örnek vermektedir. Buna göre şayet "Zeynep ile evlendim" cümlesindeki Zeynep ismi, Zeynep diye isimlendirilen kişinin gayrı olsaydı nikâh akdi Zeynep'in kendisi için geçerli olmayacaktı. Ancak evlilik Zeynep isminde değil zâtında vaki olur. Aynı mesele boşanma için de geçerlidir. Bu kişiyi kocası boşarken ona işaret etmesi ile "Zeynep boştur" sözü arasında bir fark yoktur. Zira boşanma da isim üzerinde değil kişinin zâtı üzerinde vaki olur. Saffâr, alışverişte de aynı durumun geçerli olduğuna yer vermektedir. 142 Onun Arap dili, kelâm ve fıkıh ilimlerine vukûfiyeti göz önünde bulundurulduğunda bu disiplinlerden yararlanarak konuyu delillendirmesi, ilmî kişiliğinin bir yansıması olarak görülebilir.

Saffâr, Ehl-i Sünnet âlimlerinin genelinin isim ile müsemmânın aynı olduğuna dair "Yüce Rabbinin adını tesbih et" 143 âyetini delil aldıklarını belirtir.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Saffâr, *Telhîşü'l-edille*, 1/349; Nesefî ismin müsemmânın aynı olduğuna dair verdiği örneklerle Saffâr ile benzeşmektedir. O da "onun kölesi hürdür" yahut "onun kızı boştur" şeklinde söylenen ifadelerde boşanma ve köle azadının gerçekleştiğine yer vermektedir. İsim müsemmânın gayrı olsaydı bu ifadelerle köle azadı yahut boşanma gerçekleşmeyecekti. Aynı şekilde evliliğin de müsemmâda sahih olduğunu ancak isim müsemmânın gayrıdır diyenlerin iddialarına göre nikâhın isimde gerçekleşeceğini fakat müsemmâda görçekleşmeyeceğini ifade etmektedir. Nitekim bu ona göre de muhaldir. Bu örnekler için bk. Ebü'l Muîn en-Nesefî, Bahrü'l-kelâm, nşr. Veliyyüddin Muhammed Sâlih el-Ferfûr (Dımaşk: Mektebetü'l-Ferfûr, 1421), 138-139.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/350; Saffâr'ın verdiği talak örneğine Sâbûnî de yer vermektedir. Bu örnek için bk. Sâbûnî, el-Bidâye fi usûli'd-dîn: Mâtürîdiyye Akaidi, 71.

<sup>143</sup> el-A'lâ 87/1.

Buna binaen "Allah, isminin tesbih edilmesini emretmiştir. Eğer isim, tesmiyenin aynı ve müsemmânın da gayrı olmuş olsaydı, kulların yapacağı bu tesbih, ismin kendisi için olurdu, Rab için olmazdı" demektedir. Bu bakış açısı ile "التبارك" kelimesidir Rab "التبارك" kelimesidir Rab التبارك" المُمْ رَبِّكَ ذِي الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ değildir. Allah'ın birçok âyette kendine nispet ettiği "تبارك" vasfının tesbih edilmesi akla aykırıdır, görüşünü dile getirmektedir. 145

Saffâr, "Allah'ı bırakıp da taptıklarınız, sizin ve atalarınızın taktığı birtakım isimlerden başka bir şey değildir."146 âyetinde taptıkları putların isimleri ifadesinden kastedilenin putların zâtları olduğunu ifade eder. 147 Ona göre "Âdem'e bütün isimleri öğretti." <sup>148</sup> âyeti; isimlerin öğretilmesine, "Ey Âdem! Bunların isimlerini onlara bildir" dedi<sup>149</sup> âyeti ise müsemmânın haber verilmesine işaret etmektedir. Bu âyetler, Saffâr'a göre isim ve müsemmânın aynı olduğuna dair delillerdir.150

Mâtürîdî âlimlerin çoğunluğu, isim ile müsemmânın aynı olduğu konusunda ittifak etmişlerdir. 151 İmam Mâtürîdî'nin Kitabü't-Tevhîd'de isimmüsemmâ tartışmasına ilişkin bir bilgi aktarmadığı görülür. Ancak Mâtürîdî, Allah'ın duyular âleminin kavramları olan isimlerle tanınmasının tesbihe vol

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> er-Rahmân 55/78.

Diğer âyetler için bk. el-Mülk 67/1; el-Furkân 25/1, 61. Saffâr, *Telhişü'l-edille*, 1/351-

<sup>146</sup> el-Yûsuf 12/30.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/352.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> el-Bakara 2/31.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> el-Bakara 2/32.

<sup>150</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/353.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Bu ittifakın istisnası, Hakîm es-Semerkandî'dir (öl. 342/953). O, "isim-müsemmânın aynıdır" ifadesinin Eş'arîlere ait bir kullanım olduğunu ifade ederek eleştirir. Nitekim o, isim ile müsemmâyı kastetmenin mecaz bir kullanım olduğunu ve birinin diğerinin aynı olması gerekmediğini düşünür. bk. Sâbûnî, el-Bidâye, 70-71.

açmayacağını zira Hz. Peygamber'in Allah'ın isimlerini "Hiçbir şey O'nun benzeri değildir."152 âyeti ile birlikte sunmasının teşbihi ortadan kaldırdığını düşünmektedir. 153 Saffâr'ın çağdaşı ve Hanefî-Mâtürîdî kelâmcısı Ebü'l-Muîn en-Nesefi'nin (öl. 508/1115) Tebsıratü'l-edille isimli eserinde isim-müsemmâ tartışmasına değinmez. 154 Ancak Bahrü'l-kelâm'da isim-müsemmânın aynıdır görüşü yer alır.155

Ehl-i Sünnetten bazıları "isim, müsemmânın ne aynı ne de gayrıdır" şeklinde düşünmektedir. Onlar âyette geçtiği gibi sadece isimdir demektedirler. 156 Saffâr ilk dönem tefsir ve hadis âlimlerinden olan Hüseyin b. el-F'adl el-Becelî'nin (öl. 282/895) bu düşünceyi benimseyenler arasında olduğunu belirtmektedir. Bazı lugat âlimlerine göre ise isimler, a'lem (özel isim), sıfatlar ve beniyye (cins isim) olmak üzere üçe ayrılmaktadır. Bu isimlerin bazısı için isim-müsemmâ birdir ve bazısı için de sıfat makamındadır demişlerdir. Saffâr bu sözü ilk söyleyenin Abdullah b. Saîd el-Kattân olduğunu ve Eş'arî'nin de bu görüşü benimsediğine yer verir. 157 Nitekim Gazzâlî, Abdülkāhir el-Bağdâdî ve Sa'deddin et-Teftâzânî (öl. 792/1390) gibi âlimler, Eş'arî'nin isim ve müsemmâ yönünden isimleri üç gruba ayırdığını aktarmaktadır. Gazzâlî birinci grup isimlerin "şey, zât ve mevcûd" gibi ismin, müsemmânın aynı olduğu lafızlar olduğunu ifade ederek bu grup için "Allah" lafzını örnek vermektedir. Ona göre bu lafız kendisinde hiçbir itibarî mana olmaksızın zât için kullanılan ve onun aynı olan bir isimdir. İkinci grup ise "el-Ḥâlık ve er-Râzık" lafızlarında olduğu gibi müsemmânın gayrı olan isimlerdir. Çünkü ona göre bu isimlerin başkasına nispeti caizdir ve bu durumda söz konusu nispet müsemmânın gayrı olur. 158 Üçüncü grupta Allah'ın zâtıyla

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> el-Şûrâ 42/11.

Mâtürîdî, Kitâbü't-Tevhîd Açıklamalı Tercüme, 147-148.

Ebü'l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü'l-edille fî Usûli'd-dîn, thk. Hüseyin Atay - Şaban Ali Düzgün (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 1993).

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Nesefî, Bahrü'l-kelâm, 138-140.

el-A'râf 7/180: el-Fatiha 1/1.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/351.

Ebû Hâmid el-Gazzâlî, el-Maksadü'l-esnâ fî şerhi esmâ'i'llâhi'l-hüsnâ, nşr. Abdülvehhâb el-Câbî (Kıbrıs: el-Caffân ve'l-Câbî, 1987), 33-34.

kāim, hakiki sıfatlar olan "el-'Âlim ve el-Kadîr" lafızları gibi müsemmânın ne aynı ne de gayrı olan isimler yer alır.159

Mu'tezile ve Cehmiyye'ye göre isim; müsemmânın gayrı, tesmiyenin ise aynıdır. İsim kelimesinin kökeni onlara göre "السِمَة" kelimesidir. Allah'ın isim ve sıfatları onlara göre hâdistir. Allah'ın ezelî bir şekilde isim ve sıfatları olduğunu kabul etmezler. Allah ne zaman ki bir şeyi yaratır o zaman onunla isimlendirilir veya sıfatlandırılır görüşünü savunmaktadırlar. 160

Kelâm kitaplarında genel olarak kelimelerin müştaklarının ne olduğuna dair lugat ve nahiv âlimlerinin görüşlerine ayrıntılı bir şekilde değinilmez. Konunun kelâmî tartışması daha önceliklidir. Bu sebeple Saffâr'ın isim, müsemmâ ve tesmiye terimlerinin anlamlarına ve müştak olduğu kelimelere dair dört sayfalık bir izah yapması ilgi cekicidir. Saffâr'ın bu denli ayrıntılı bir izaha ihtiyaç duyması, bahsi geçen kelimelerin kökeninin doğru anlaşılmasının zât-sıfat ile ilgili yaklaşımının temelini oluşturması bakımından önem taşımaktadır.

Kelâm düşüncesinde yaygın kanaate göre isimler müştak, sıfatlar ise mastar kabul edilmektedir. İsim ve sıfat ayırımı ilk olarak Ebû Hanîfe'nin (öl. 150/767) el-Fıkhü'l-ekber isimli risâlesinde görülmüştür. Nitekim risâlede Allah'ın isimleri ile zâtî ve fiilî sıfatlarının ezelî olduğu vurgulanmaktadır. Zâtî sıfatlar hayat, kudret, ilim, kelâm, sem', basar ve irâde olarak; fiili sıfatları ise tahlîk, terzîk, inşâ', sun', ibdâ' ve benzerleri şeklinde sayılmaktadır. Ayrıca Allah'ın ilmi ile el-'Alîm ve kudreti ile el-Kādir olduğu belirtilerek sıfat ve ismin farklılığı vurgulanmaktadır. Hanefî-Matürîdîlerin Allah'ın isim ve sıfatlarına ilişkin görüşleri, asıl olarak Ebû Hanîfe'nin tasnifine dayanmaktadır. Ancak iki kavramın farkı Mâtürîdî tarafından açıklığa kavuşturulmuştur. 161 Saffâr, Ehl-i hakkın Allah'ın birçok isminin sıfatlardan müştak (türemiş) olduğu konusunda ittifak ettiklerine yer verir. Âlim isminin ilim sıfatından türemesi buna örnek olarak verilebilir.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Gazzâlî, el-Maksadü'l-esnâ, 35; Sa'deddin et-Teftâzânî, Şerhu'l-makāsıd (Beyrut: Âlemü'l-Kütüb, 1998); Aruçi, el-Esmâ ve's-Sıfât Adlı Eser.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/350.

İlyas Çelebi, "Sıfat", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 37/100.

Saffâr, Eş'arî'nin zâtî sıfatlar ile fiili sıfatları ayrı kategoriler olarak değerlendirdiğine yer vererek bu görüşü eleştirir. Bu anlayışa göre zâtî sıfatlar ezelî ve kadîmdir. Ancak fiilî sıfatlar böyle değildir. Zira Eş'arî kelâmcıları fiilî sıfatların kaynağı olarak kudret sıfatını kabul ederler. Ancak zâtî sıfatların kaynağı kudret sıfatı değildir. Bu konuya üçüncü bölümde, sıfatlar konusunda değinilecektir.

Saffâr isimlerin kısımları ile ilgili olarak nahiv ve lugat kitaplarında birçok bilgi olduğunu ancak bunların bir kısmına yer vermeyi gerekli gördüğünü belirtir. Zira ona göre bu konunun vuzuha kavuşturulması, tevhid ilkesinin izahı açısından da önemlidir. <sup>163</sup> Ona göre isimler üç çeşittir. Bunlardan ilki; ismin, müsemmânın zâtına yani isimlendirilenin kendisine fayda sağlayan isimlerdir. Zâta ve zâtta kāim olan manaya fayda sağlayan isim iştikāk konumundadır. Örneğin el-'Âlim ismi, isimlendirilenin zâtı ile kāim olan ilim manası ile müsemmâya fayda sağlar. Ma'lum ise bu mana ile yani ifade edilen ilim sıfatı ile ilişkili olmaması sebebiyle manaya fayda sağlamaktadır. el-Ķādir ismi de aynı şekildedir. Müsemmâ için zâtı ile kāim olan mana kudret sıfatıdır ve makdûr ismi aynı faydayı devam ettirmesi sebebiyle bu ismin iştikakı konumundadır. Dolayısıyla bu isimler sıfatlardan müştak olan isimlerdir.

Bir diğer isim çeşidi ise özel isim anlamına gelen a'lem yahut lakap diye isimlendirilen ve bazı dilcilerin görüşlerine göre "zâta fayda sağlamayan isimdir" ancak Saffâr'ın, "bizim ashabımızdan birçoğu da böyle düşünmektedir" diye yer verdiği görüşe göre ise a'lem isimler de müsemmâya fayda sağlamaktadır. Ancak o bu faydanın mahiyetine ilişkin bilgi vermemektedir. Bir diğer isim çeşidi ise insan, hayvan gibi isimlere tekabül eden cins isimlerdir. Bu isimler müsemmânın zâtına döner. 164 Zeyd ismi ile isimlendirilen kimsenin cins isminin 'insan' olmasını buna örnek verebiliriz.

Saffâr'a göre "isim ve sıfat ayrı kavramlardır." Örneğin ona göre el-'Âlim isim, ilim sıfattır. Dil açısından isimlerin müştak, sıfatların ise mastar

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/390.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/360.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/359.

<sup>165 &</sup>quot;أما الصفة فإنها ليست باسم، لأن اسم العالم ليس بصفة للعالم، و إنما العلم هو صفته" Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/360.

olduğu yaygın görüştür. Ancak Mu'tezile anlayışında Allah'ın zâtı ile kāim manalar olarak anlaşılan müştak sıfatların (hayat, ilim, irade, kudret vb.) sıfat olarak kullanımı tevhid ilkesini zedeleyeceği gerekçesi ile kabul edilmez. Zira onlar, bunların Allah'a nispet edilmesinin Allah'ın zâtının haricinde başka kadîmlerin (taaddüd-i kudemâ) kabulünü gerektireceğini düşünmüşler ve bunu tevhide aykırı görmüşlerdir. 166 Saffâr aynı şekilde "vasf ve sıfatın birbirinden farklı iki kavram olduğu ve sıfattan kastedilenin vasıf olmadığı" görüşündedir. Zira ona göre "Zeyd âlimdir" cümlesi söyleyenin sözüdür. Yani Zeyd'in vasfıdır. Ancak ilim sıfatı zeyd ile kāim bir manadır. Bu sebeple Mu'tezile'yi vasf ile sıfatın aynı manada olduğunu düşünmelerinden dolayı eleştirir. Onlar delilini lugat âlimlerinin kitaplarında vasıf ve sıfatın aynı şey olduğunu yazmalarından alır. Ancak Saffâr cevap olarak lugat ehlinin delil olarak gösterilen bu sözü ile ne kastettiğini ayrıntılı bir şekilde açıklamıştır. Bu da onun ne derece lugat ilimlerine vâkıf olduğunun bir göstergesidir. 167

Saffar'a göre sıfat, isim ile aynı değildir. Çünkü âlimin sıfatı âlim değil ilimdir. Zira âlim isminin sıfatı yine âlim olsaydı o zaman âlim olan kişinin ilmin kendisi olması gerekirdi ki bu mümkün değildir. Saffâr aynı zamanda vasıf ve sıfat kelimeleri üzerinde durarak ikisinin aynı olmadığını örneklerle açıklamaktadır. Saffâr'a göre "Zeyd âlimdir" cümlesinin vasfı Zeyd'tir. Zira bir sıfat ile vasıflanan kişi yani mevsuftur. Sıfat ise Zeyd ile kāim olan ilimdir. Mu'tezile'ye göre vasıf ve sıfat aynı şeydir. Onların delili ise vasıf ve sıfat aynı şeydir diyen lugatçilerdir. Saffâr, Mu'tezile âlimlerinin kitaplarında yer verdikleri bu konuyu doğru anlamadıklarını düşünmektedir. Ona göre lugatçilerin vasıf ve sıfat aynı şeydir sözünden kastettikleri bu kelimelerin " - فصف

<sup>166</sup> Mu'tezile kelâmında Allah'ın sıfatları mastar hâlleri ile değil daha çok sıfat-ı müşebbehe ve ism-i fail formu ile ifade edilirler. Örneğin "Allah'ın ilmi vardır." demek yerine "Allah âlimdir." ifadesini kullanmayı tercih etmektedirler. Mu'tezile kelâmında Allah'ın sıfatlarının gerçek formu: âlim, kâdir, hay, mürîd şeklindedir. Kādî Abdülcebbâr, Şerhu'l-Usûli'l-hamse, çev. İlyas Çelebi (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013), 1/210-214; Mu'tezile 'nin zât-sıfat tartışmasına ilişkin ayrıntılı görüşleri ve çözüme kavuşturmak amacı ile orataya attıkları ahvâl teorisi için bk Orhan Şener Koloğlu, Cübbâîler'in Kelâm Sistemi (Ankara: İSAM Yayınları, 2017), 240-249.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Saffâr, *Telḥîṣü'l-edille*, 1/362-364; vasfın sıfat, isimlendirmenin de (tesmiye) isim olduğu görüşü Ebû Ali el-Cübbâî'ye ait olduğu aktarılmaktadır. Bu görüşün ayrıntısı için bk. Koloğlu, Cübbâîler'in kelâm sistemi, 234-240.

- وصفاً وصفة "fiilinden mastar olmalarıdır yani köken itibari ile aynı ol malarıdır. 168 Vasf ve sıfat kavramlarının delili bir kişinin hayat ve ilim gibi birçok sıfat ve bu sıfatların zıtları vasıflanabilmesidir. Onun burada lugat âlimlerinin kastını açıklaması Arap diline vukufiyetini gözler önüne sermekteyse de Mu'tezile'nin asıl itibari ile vasıf ve sıfatı aynı şey olarak görmeleri mastar olan sıfatları kabul etmemelerinden kaynaklanmaktadır. Sıfat sigası ise ilim şeklinde olup sıfat-mevsufu aynı olarak değerlendirmelerinden kaynaklanır.

Saffâr, "النعت" kelimesi sıfatı ifade eden bir kavramdır. Bazıları na'tın Allah'a izafe edilmesi uygundur derken bazıları da na't'ın Allah'a izafetini uygun görmez. Çünkü na't bir şeyin kemâl haddine ulaşmasıdır. Ebu Mansûr el-Ezherî (öl. 370/980) *Tehzîbü'l-luġa* adlı eserinde bu kelimenin Allah'a izafetini uygun bulmaz. Ona göre Allah kemâl haddine ulaşmış bir şey ile sıfatlandırılamaz. 169 Saffâr'a göre isimlerin müştak (ism-i fail, ism-i mef'ul...) olduğu, sıfatların ise mastar olduğu görülmektedir. Saffâr bu konuda Mu'tezile ve Cehmiyye'yi eleştirmektedir.

### Esmâ-i Hüsnâ Terkibi

Esmâ-i hüsnâ terkibi (الأسماء الحسني) Arapça 'el-esmâ' ve 'el-hüsnâ' kelimelerinden oluşan bir tamlamadır. Tamlamanın ilk kısmında yer alan 'elesmâ', isim kelimesinin çoğuludur ve 'isimler' anlamındadır. Terkibin sonunda yer alan 'el-hüsnâ' kelimesi 'güzel' manasında sıfat veya 'en güzel' anlamında ism-i tafdîl sayılmıştır. Terkip ilk ihtimale göre "Allah'ın En Güzel İsimleri", ikincisine göre ise "Allah'ın Güzel İsimleri" anlamına gelmektedir. Her iki durumda da Allah'ın yalnızca güzel isimlere sahip olduğu vurgulanmaktadır.170

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/360, 362.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/366.

Terkibin anlamı için bk. Koçar, Mâtürîdî'de Esmâ-i Hüsnâ, 33; Bekir Topaloğlu, "Esmâ-i Hüsnâ", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 11/404; Yurdagür, Âyet ve Hadislerde Esmâ-i Hüsnâ Allah'ın İsimleri, 17.

Ebû İshâk es-Saffâr, esmâ-i hüsnâ terkibinin lugat açısından izahını ayrıntılı olarak yapmaktadır. 171 Ona göre 'el-hüsnâ' kelimesinin te'nîs (müennes) olarak vaz edildiğini 'el-ahsen' sözcüğünün ise bu kelimenin müzekkeri olduğunu aktarmaktadır. Ona göre bu kelime 'en güzel (الأحسن) kelimesi anlamına gelmez. Zira "esmâ" kelimesi cemidir. Bu kapsamda "hüsnâ" kelimesinin lafzen müfred olsa bile anlamı cemidir. Arap dilinde gayr-ı âkil cemilerin mavsufları müfred-müennes olmalıdır. Gayr-ı âkil cemi olan 'esmâ' kelimesi mevsuf ve 'hüsnâ' kelimesi de yapı itibari ile müfred-müennes olarak sıfatıdır. أَنْ كَانَ مَهْجَةً " Saffâr'a göre bu terkibin örneği " حَدَّائِقَ ذَاتَ بَهْجَةً " âyetidir. Zira 'güzel bahçeler' anlamına gelen bu âyette bulunan "خَالِق kelimesi gayr-ı âkil cemidir. Güzel anlamına gelen ise "بهجة" kelimesi gayr-ı âkil kelimesini tanımlayan bir kelime olarak müfred müennes bir yapıda vaz edilmiştir. 174 Dolayısıyla Saffâr'a göre esmâ-i hüsnâ terkibi lugat açısından sıfat tamlamasıdır. O, bu terkipte geçen 'hüsnâ' kelimesinin Allah'a nispet edilen isimlerin güzel isimler olması gerektiği manasını taşıdığına işaret eder ve esmâ-i hüsnânın güzellikte "mertebetü'l-ûlya" da olduğuna yer verir. Mâtürîdî'ye göre ise ilâhî isimler "el-emsâlü'l- ûlâ" dadır. 175 Mâtürîdî âlimi Ebü'l-Berekât en-Nesefî (öl. 710/1319) ise Medârikü't-tenzîl ve hakaikü't-te'vîl adlı eserinde hüsnâ kelimesinin 'el-ahsen'in müennesi olduğunu dile getirmiştir. 176

Allah, kullarına esmâ-i hüsnâ ile dua etmelerini emretmiştir. Saffâr, bu isimlerin bilinmesi gerektiğini ve imanın sıhhati için bu isimlere kalp ile

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/366; Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Te'vîlâtü'l-Kur'ân, 6/121-123.

Gayr-ı âkil cemiler ve sıfat tamlaması için bk. Mustafa Meral Çörtü, *Arapça Dilbilgisi*: Nahiv (İstanbul: M. Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2009), 347-349.

en-Neml 27/60.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/367.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/368; Mâtürîdî'nin ise benzer bir yaklaşımla el-Haşr 59/24'teki esmâ-i hüsnâ ifadesinin "el-emsâlü'l- ûlâ" yani Allah'tan başkasına nispet edilemeyecek en güzel sıfatları anlamına gelmekte olduğunu belirtmektedir. bk. Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Te'vîlâtü'l-Kur'ân, 15/99.

Hüsnâ kelimesinin geçtiği âyet ve yorumu için bk. Ebü'l-Berekat en-Nesefi, *Tef*sirü'n- Nesefi = Medârikü't-tenzîl ve hakaikü't-te'vîl, thk. Mervân Muhammed eş-Şiâr (Beyrut: Dârü'n-Nefâis, 1435), 3-4/77.

inanmak gerektiğini belirtmektedir. 177 Mâtürîdî de buna benzer ifadeler kullanarak Allah'ın insanlar tarafından bilinen esmâ-i hüsnâsı ile ona dua etmek gerektiğini vurgulamaktadır.178

Kur'ân-ı Kerîm'de esmâ-i hüsnâ kavramı dört âyette geçmektedir. 179 Nüzûl sırasına göre bu âyetlerin ilki "En güzel isimler (el-esmâü'l-hüsnâ) Allah'ındır. O hâlde O'na o güzel isimlerle dua edin. Onun isimleri hakkında eğri yola gidenleri bırakın. Onlar yapmakta olduklarının cezasına çarptırılacaklardır" âyetidir. 180

Mâtürîdî bu âyetin tefsirinde iki konuya dikkat çekmektedir. Bunlardan ilki, bazılarının esmânın sayısının Allah'ın zâtında çokluğu gerektirdiğini zannetmeleridir. O, bu zannın ortadan kaldırılmasına yönelik açıklamada bulunmaktadır. Niketim âyette Allah'ın birçok isminin bulunduğuna dikkat çekilmesi ile birlikte bu isimlerin cokluğunun birden fazla ilaha vol açmayacağını aksine bu isimlerin nispet edildiği tek bir ilaha işaret ettiğini ifade edilmektedir. Zira bir şey, birçok farklı isimle isimlendirilebilir. Bu isimlerin adedinin birden fazla olması zâtın da birden fazla olmasını gerektirmez. Örneğin hareket kelimesi aynı zamanda araz, şey, yaratılmış olarak da isimlendirilir. Bu isimlendirmenin çokluğu hareketin birden fazla olduğunu göstermemektedir. Mâtürîdî'nin dikkat çektiği ikinci nokta, âyetin bazı kimselerin Allah'a güzel ve doğru olmayan isimler nispet etmelerine cevap olarak gelmiş olmasıdır. Bu kapsamda o, "hâlıku'l-hanâzir (domuzların yaratıcısı), hâlıku'lhabâis (günahların yaratıcısı), ilâhu'l-gird (maymunların yaratıcısı)" ve bunun gibi Allah'ın şânına uygun olmayan isimlerin O'na nispet edilmesini kabul etmez. Zaten söz konusu âyette, insanların yaratılışlarında O'nun ulûhiyetini ve rubûbiyetini açığa çıkaran, O'nun lütuflarını ve insanlar arasındaki güzelliklerini çağrıştıran en güzel isimler ile kendisine dua edilmesi gerektiği ders verilmektedir. 181 Bir diğer Mâtürîdî kelâmcısı Ebü'l-Berekât en-Nesefî,

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/368.

Mâtürîdî, Te'vîlâtü'l-Kur'ân, 6/122.

Muhammed Fuâd Abdülbâkî, el-Mu'cemü'l-müfehres li-elfâzi'l-Kur'âni'l-Kerîm (Kahire: Dâru'l-Hadîs, 1467), 445.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> el-A'râf 7/180.

Mâtürîdî, Te'vîlâtü'l-Kur'ân, 6/121-122.

Allah'ı isimlendirmede mahzurlu ve kişiyi ilhâda düşüren adlandırmalar arasında cisim, cevher, akıl ve illet ismini de zikretmektedir. 182 Mâtürîdî ise sözkonusu âyette başkasını Allah'ın isimleriyle adlandıranın veya başkasını O'nun isimlerine ortak kılanın, mülhid sayılacağını belirtmektedir. $^{183}$ 

Nüzûl sırasına göre ikinci inen esmâ-i hüsnâ âyeti şudur: "Allah, kendisinden başka ilah olmayandır. En güzel isimler O'na mahsustur". <sup>184</sup> Mâtürîdî'nin esmâ-i hüsnâ kavramı içeren dört âyetin üçünde açıklama yaptığı ancak bu âyet ile ilgili bir yorumu olmadığı tespit edilmiştir. 185 Ebü'l-Berekât en-Nesefî ise bu âyetin izahı kapsamında "Allah'ın zâtında tek olduğunu haber verilmektedir" yorumunda bulunur ve âyette "Allah'ın sıfatları çeşit çeşittir" iddiasıyla zâtta çokluk olduğunu iddia edenlerin görüşlerinin reddedildiğini belirtir.186

Esmâ-i hüsnâ âyetlerinden üçüncüsü Taberî'nin aktardığına göre Hz. Peygamber'in "Rahmân" ismini ibadetlerinde kullanması üzerine müşrikler, tevhid ilkesinde çelişkiye düşüldüğünü iddiasında bulunmuşlardır. Bunun üzerine "De ki: İster Allah deyin ister Rahmân deyin. Hangisini deseniz olur. Çünkü en güzel isimler O'na hastır'. Namazında yüksek sesle okuma; onda sesini fazla da kısma, ikisinin arasını bir yol tut." 187 âyeti inmiştir. 188 Mâtürîdî, aktarılan bu nüzul sebebini teyit eden bir rivayet aktarmaktadır. Buna göre müminlerden biri namaz da er-Rahmân ve er-Rahîm isimleri ile dua ederken müşriklerden biri "Muhammed ve ashabı bir ilaha ibadet ettikleri hâlde sen niçin iki ilaha dua ediyorsun diye sorar. O da sizin putlarınıza dua ettiğiniz isimler aslında

Ebü'l-Berekat en-Nesefi, Tefsirü'n- Nesefi = Medârikü't-tenzîl ve hakaikü't-te'vîl, thk. Mervân Muhammed eş-Şiâr (Beyrut: Dârü'n-Nefâis, 1435), 1-2/126.

Mâtürîdî, Te'vîlâtü'l-Kur'ân, 6/122.

el-Tâhâ 20/8.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Mâtürîdî, Te'vîlâtü'l-Kur'ân, 9/182.

Nesefi, Tefsirü'n- Nesefi = Medârikü't-tenzîl ve hakaikü't-te'vîl, 3-4/77.

el-İsrâ 17/110.

Ebû Cafer et-Taberî, *Câmi'u'l-beyân fî tefsîri'l-Kur'ân*, thk. Ahmed Muhammed Şakir (b.y.: Müessesetü'r-Risâle, 1420), 17/580.

Allah'a aittir. Siz o isimlerle putlara değil Allah'a dua edin diye cevap verir". 189 Mâtürîdî, Arapların Allah'ın er-Raḥmân ismi ve diğerleri ile isimlendirildiğini bilmediklerini düşünmektedir. Dolayısıyla içinde bulundukları bu durumun onları, Allah'ın isimlerini inkâra sevk ettiğini belirtmektedir. Onlar bu sebepten veya Rahmân isminin rahmetten müştak olduğunu bilmedikleri için Allah'ın er-Raḥmân ismini inkâr etmişlerdir. Mâtürîdî'ye göre ancak bilselerdi bunu inkâr etmezlerdi. Ona göre er-Raḥîm isminin rahmetten müştak olduğunu bilmeleri sebebi ile bu ismi inkâr etmiyorlardı. 190 Ancak Taberî, Mâtürîdî'nin aksine Arabistan'ın Güneyinde "Rahmân" isminin puta tapanlar tarafından tanrının ismi olarak bilinmekte olduğu aktarmaktadır. 191

Allah ismine gelince, Mâtürîdî, Araplar'ın bütün putları ilâh diye isimlendirdiklerini ve onlara ibadet ettiklerini aktarır. İbadetlerindeki amaç ise Allah'a yakınlaşmaktır. Bu açıdan putlar bir aracıdır. O, bir şeyin iki veya daha çok isminin olabileceğini Arapların inkâr etmediklerini ve isimlerin ihtilafının yani bir şey için birden fazla isim kullanılmasının isimlendirilen şeyin adedinde bir fazlalık gerektirmediğini onlar tarafından bilindiğini aktarmaktadır. Ona göre dua veya namaz sırasında Allah'ın birden fazla isimle anılmasına Arapların karşı çıkması, Müslümanlarla inatlaşma amacı taşımaktadır.

Ebü'l-Berekât en-Nesefî Allah'ın isimlendirildiği bütün isimlerin güzel olması gerektiğini ifade eder. Allah'ın isimlerinde kötü bir şey yoktur veya bütün doğru ve güzel işler O'na nispet edilir. Zira "en güzel isimler O'na hastır" âyetinde geçen "a' ifadesindeki "ə" zamiri Allah'a nispet edilir. "a" harfi ise gramer olarak şartın cevabıdır. Ona göre bu kullanım, Allah'ı her kim anarsa esmâ-i hüsnâ ile anmalıdır şeklinde anlaşılmalıdır. <sup>193</sup> Bu âyetin Mâtürîdî'ye göre iki ciheti vardır. Bunlardan ilki, Allah'ın esmâ-i hüsnâ ile

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Mâtürîdî, Te'vîlâtü'l-Kur'ân, 6/122.

<sup>190</sup> Mâtürîdî, Te'vîlâtü'l-Kur'ân, 8/377-378.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Topaloğlu, "Esmâ-i Hüsnâ", 11/405.

<sup>192</sup> Mâtürîdî, Te'vîlâtü'l-Kur'ân, 8/378.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Nesefi, Tefsirü'n- Nesefi = Medârikü't-tenzîl ve hakaikü't-te'vîl, 1-2/479.

isimlendirilmesidir. İkinci ciheti ise Allah dışında bütün güzel isimlerle yapılan isimlendirilenler, hakikatte Allah'a dönen övgülerdir. Dolayısı ile güzel isimlendirmelerin tamamı Allah'a aittir. 194

Esmâ-i hüsnâ terkibini içeren âyetlerin sonuncusu Medine döneminde nâzil olan "O, yaratan, var eden, şekil veren Allah'tır. En güzel isimler O'nundur. Göklerde ve yerde olanlar O'nun şânını yüceltmektedirler. O galiptir, hikmet sahibidir" âyetidir. 195 Mâtürîdî bu âyetin izahında diğer esmâ-i hüsnâ âyetlerinde yaptığı yorumları yineler. Saffâr sıralanan bu dört esmâ-i hüsnâ âyetinden yalnızca 'raf sûresinin 180. âyetine, Allah'ın güzel isimlerinin bulunmasının delili olarak yer vermektedir. 196

Bir diğer Mâtürîdî kelâmcısı Ebü'l-Mûin en- Nesefî, Tebşıratü'ledille'de esmâ-i hüsnâ ile ilgili olarak Allah'a güzel isim ve sıfatların nispet edilebileceğini ancak acz, ölüm, cehalet, körlük ve sağırlık gibi kötü anlamdaki sıfatların O'na isim olarak kullanılamayacağını belirtmektedir. 197 Bahrü'lkelâm adlı eserinde ise Allah'ın ezelî isim ve sıfatlarının bulunduğunu ve Allah'ın el-Kādir, el-Hâlık, er-Râzık ve el-Mâlik şeklinde isimlendirilebileceğini ifade etmektedir.198

Çalışmamız sonucunda Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ kavramının Kur'ân-ı Kerîm'de geçtiği âyetler üzerinde durmadığı tespit edilmiştir. Ancak Saffâr'ın, Mâtürîdî ve Ebû Muin en-Nesefî'nin kelâm eserleri dikkate alındığında esmâ-hüsnâ terkibinin ne anlama geldiğini açıklama hususunda bir ilk sergilediği görülür. Saffâr'ın terkipte bulunan kelimelerin kökeni hakkında ayrıntılı bilgi vermesi, kavramın hangi manada anlaşılması gerektiği üzerine bir çalışmadır. Bu durum Saffâr'ın semantik istidlâl yöntemini benimsemesinin bir sonucudur. Telhîsü'l-edille'nin tefsir eseri olmaması sebebiyle bu âyetler üzerinde tek tek tefsir yapılmamış olması anlaşılabilir bir durumdur. Zira eserinde, Allah'ın 178 ismini ele alırken öncelikle ismin lugat açısından değerlendirmesini yaptığı görülür. Sonrasında ise ismin geçtiği âyeti kelâmî

<sup>194</sup> Mâtürîdî, Te'vîlâtü'l-Kur'ân, 8/379.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> el-Haşr 59/24.

<sup>196</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/367.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Nesefî, *Tebsıratü'l-edille*, 246.

Nesefî, Bahrü'l-kelâm, 90-92.

izahlarına delil olarak zikrederek bu âyetlere ters düşmeyecek şekilde yorumlamalarda bulunur. Onun bu tercihi, esmâ-i hüsnâ yönteminin konu edileceği başlık altında ele alınacaktır.199

### Esmâ-i Hüsnânın Sayısı

İlk dönemlerden itibaren Kur'ân-ı Kerîm'den esmâ-i hüsnâ listeleri çıkarılmaya çalısılmıştır. 200 Bu yönde çalışma yapan âlimler, esmâ-i hüsnânın sayıldığı hadis rivayetleri ile kendilerinin Kur'ân'dan çıkardıkları isim listeleri karşılaştırarak bu rivayetlerde bulunup Kur'ân'da bulunmayan isimleri ve sayısını belirlemeye gayret etmişlerdir. 201 Süyûtî, eserinde, Fatiha'dan İhlas sûresine kadar yaptığı tarama sonucunda 111 ilâhî ismi tespit ettiğini belirtmistir. 202 Zeccâc ise vaptığı tarama sonucunda doksan dokuz ismi tespit ederek sıralamıştır. 203 Süyûtî, Bakara sûresinde otuz üç isim yer aldığını aktarmıştır. 204 Zeccâc ise aynı sûrede 26 ismin yer aldığını düşünmektedir. 205 Yalnızca bu iki eser karşılaştırıldığında bile tahricdeki yöntem farklılıkları ve tespit edilen esmânın aynı olmaması dikkat çekmektedir. Kur'ân'da geçen ilâhî isim ve isim tamlamalarının sayısının 200'e ulaştığı ifade edilse de<sup>206</sup> Kureşî (öl. 775/1373) Hattabî'den (öl. 388/998) rivayetle Ebû Abdullah ez-Zübeyri'ye (öl. 317/929) nispet ettiği listede Kur'ân'dan tahric edilen isimlerin sayısının 313 olduğunu belirtmektedir.<sup>207</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> Örnek için bk. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/422-423.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Topaloğlu, "Esmâ-i Hüsnâ", 11/408.

ibn Hacer el-Askalânî, Fethu'l-bârî, thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî (Beyrut: Dâru'l-Ma'rife, 1379), 11/219.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Ebî Bekr b. Muhammed es-Süyûtî, ed-Dürrü'l-mensûr fi't-tefsîr bi'l-me'sûr (Beyrut: Dâru'l-Fikr, 1983), 3/615-616.

Ebî İshâk ez-Zeccâc, Tefsîru esmâ'illâhi'l-hüsnâ, nşr. Ahmed Yûsuf ed-Dekkâk (Dımaşk: Dâru'l-Me'mun li't-Turâs, 1399), 10-13.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Süyûtî, ed-Dürrü'l-mensûr, 3/615.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Zeccâc, Tefsîru esmâ, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> İsmail Karagöz, Esmâ-i Hüsnâ: Âyet ve Hadislerin İşığında Allah'ın İsim ve Sıfatları (Ankara: DİB Yayınları), 35-37.

Abdülkādir b. Muhammed b. Muhammed el-Kureşî, el-Cevâhirü'l-mudıyye fî tabakāti'l-Ḥanefiyye, thk. Abdülfettâh Muhammed el-Hulv (Cîze: Hicr li't Tıbâa ve'n-

Esmâ-i hüsnâ hadislerinin kaynağı Ebû Hüreyre'dir (öl. 58/678). Bu hadisler, iki gruba ayrılabilir. İlkinde hadis metni yalnızca "Allah'ın doksan dokuz, yüzden bir eksik, ismi vardır. Kim bunları ihsâ ederse (ahsâhâ) cennete girer" şeklindedir. 208 Bu hadis rivayeti benzer lafızlarla Buhârî (öl. 256/870), Müslîm (öl. 261/875), Tirmizî (öl. 279/892) ve İbn Mâce (öl. 273/887) rivayetlerinde yer alır. İkinci grup rivayetlerde ise aktarılan hadis metnine ek olarak esmâ-i hüsnânın tek tek sayıldığı bir liste de yer alır. Esmâ listesini içeren rivayet, Tirmizî ve İbn Mâce'nin Sünen'lerinde aktarılır. 209

Buhârî'de geçen esmâ-i hüsnâ rivayeti "Allah'ın doksan dokuz (yüzden bir eksik) ismi vardır. Kim bunları ihsâ ederse cennete girer. Allah tektir teki sever." şeklindedir. 210 Müslim'de geçen esmâ-i hüsnâ hadisi ise "Allah'ın doksan dokuz (yüzden bir eksik) ismi vardır kim bunları ihsâ ederse cennete girer." şeklindedir.211 Tirmizî'nin rivayetinde ise "Allah'ın doksan dokuz (yüzden bir eksik) ismi vardır. Kim onları ihsâ ederse cennete girer. O kendi-

Neşr, 1413), 1/21; isimlerin sayısı bazı kaynaklarda 113 olarak geçmektedir. krş. Topaloğlu, "Esmâ-i Hüsnâ", 11/409.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Sadece metin içeren rivayetlerin kaynağı için bk. Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Câmi'u'ş-şahîh, nşr. Muhammed Züheyr b. Nasr (b.y.: Dâru Tavki'n-Necât, 1422), "Tevhid", (No. 2736); Müslim b. Haccâc, el-Câmi'u'ṣ-ṣaḥîḥ, thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî (Beyrut: Dâru İhyai't-Türasi'l-Arabi, 1956), "Zikr", 2 (No. 2677).

Hem metin hem de esmâ-i hüsnâ listesi içeren rivayetler için bk. İbn Mâce, Sünenu İbn Mâce, thk. Hafız Ebû Tâhir Zübeyir Ali Za'i (Riyad: Dâru's-Selâm, 2009), "Dua",10 (No. 3860-3861); Ebû Îsâ Muhammed et-Tirmizî, el-Câmi'u'l-kebîr, thk. Beşşar İvâd Ma'rûf (Beyrut: Dâru'l-Garbi'l-İslâmiyye, 1998), "Deavât", 83 (No. 3506-3507).

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Buhârî, *el-Câmi<sup>c</sup>u'ṣ-ṣaḥîḥ*, "Tevhid", (No.2736).

Müslim b. Haccâc, el-Câmi<sup>c</sup>u'ş-şaḥîh, "Zikr", 2 (No. 2677).

sinden başka ilah olmayan Allah'tır ki" denilerek esmâ-i hüsnâ sıralanır. Tirmizî, bu hadis rivayetinin garîb<sup>212</sup> olduğunu aktarmaktadır.<sup>213</sup> İsimlerin zikredilmediği hadis için ise hasen garîb<sup>214</sup> nitelendirmesinde bulunur.<sup>215</sup>

İbn Mâce'nin esmâ-i hüsnânın doksan dokuz olduğuna dair rivayette isimler zikredilmez.<sup>216</sup> Ancak Zuheyr b. Muhammed et-Temîmî yoluyla aktarılan rivayette yüz isim nakledilmektedir.<sup>217</sup> Bu rivayet râvi Abdülmelik b. Muhammed sebebiyle zayıf kabul edilmiştir. İsimlerin bulunduğu bu iki rivayet karşılaştırıldığında İbn Mâce'de var olan bazı isimlerin Tirmizî de olmadığı ve aynı şekilde Tirmizî de var olan bazı isimlerin de İbn Mâce'de olmadığı görülmektedir. İkisinin rivayet ettiği isimler tekrar edenler bir sayılarak değerlendirildiğinde esmâ-i hüsnânın sayısı 125'e ulaşmaktadır. 218 Bu iki rivayetin karşılaştırılması için hazırladığımız çalışma kitabın bu bölümünün sonunda sunulmuştur (bk. Tablo 5. Saffâr'ın İzahına Yer Verdiği Esmâ-i Hüsnânın Listesi). Hadisin Allah'ın isimlerinin sayıldığı ikinci kısmın sıhhat değeri konusunda iki farklı görüş bulunmaktadır. Bazı muhaddisler Tirmizî ve İbn Mâce'de bulunan ikinci kısmın asıl metinde bulunmadığı ve sonradan eklendiği görüşündedirler.219 Tirmizî ve İbn Mâce rivayetlerini karşılaştıran İbn

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> "Tirmizî garîb terimini, "tek bir sened ile bilinen hadis" anlamının yanı sıra, sened veya metin yönüyle problemli olan hadisler için de kullanmaktadır." bk. Hüseyin Akgün, "Tirmizî'nin Kullandığı 'Hadîsun Garîbun' Kavramı", Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 17/3 (2017), 107-124.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Tirmizî, el-Câmi<sup>c</sup>u'l-kebîr, "Deavât", 83 (No. 3507).

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> "Tirmizî, ayrıca 'hasen-garib' ifadesiyle kendisinin naklettiği tarike göre garip olduğunu, ancak metninin başka vecihlerden lafız ya da mana olarak şahitlerinin bulunduğunu ve bu şekilde hasen kategorisinde olduğunu" kastetmiş olabilir. bk. Cemal Ağırman, "Hadis Kaynaklarını Okuma Yöntemi ve Musanniflerin Dili", Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/2 (2006), 80-81.

Tirmizî, el-Câmi<sup>c</sup>u'l-kebîr, "Deavât", 83 (No. 3506).

İbn Mâce, Sünenu İbn Mâce, "Dua", 10 (No. 3860).

İbn Mâce, Sünenu İbn Mâce, "Dua", 10 (No. 3861).

Tirmizî, el-Câmi'u'l-kebîr, "Deavât", 83 (No. 3507); İbn Mâce, Sünenu İbn Mâce, "Dua", 10 (No. 3861).

Topaloğlu, "Esmâ-i Hüsnâ", 11/407.

Hacer, Tirmizî rivayetinin sıhhate en yakın olduğunu ifade etmiştir. 220 Nitekim esmâ-i hüsnâ üzerinde çalışma yapan âlimlerin eserlerinde Tirmizî rivayetini esas aldığı görülmektedir. Örneğin Gazzâlî el-Maksadü'l-esnâ eserinde Tirmizî'den rivayetle ele aldığı doksan dokuz ismi kendisine göre sıralayarak izaha çalışmaktadır. Aynı şekilde Zeccâc, Tefsirü'l-esmâi'l hüsnâ eserinde Tirmizî'nin listesini aynen aktararak, sonrasında sırayı bozmadan teker teker açıklamaya tabi tutmaktadır.221

Saffâr eserinde esmâ-i hüsnâ ile ilgili olarak Hasan b. Süfyân'ın (öl. 303/916)<sup>222</sup> müsnedinde<sup>223</sup> yer alan

hadisi Ebû'z-Zinâd, Abdurrahman el-A'rec ve Ebû Hüreyre isnadı ile nakletmiştir. Bu hadis aynı senede iki ravî ilavesi ile aynı metin ile Buhârî'de yer alır. Buhârî bu senedi, Ebü'l-Yemân, Şuayb, Ebû'z-Zinâd, Abdurrahman el-A'rec ve Ebû Hüreyre yoluyla rivayet eder. Hasan b. Süfyân'ın müsnedindeki esmâ-i hüsnâ rivayeti "Allah'ın doksan dokuz (yüzden bir eksik) ismi vardır. Kim bunları ihsâ ederse cennete girer." şeklindedir. Saffâr'ın Buhârî ravisi olduğu ve iki hadisin de metinlerinin Buhârî rivayeti sonunda bulunan "Allah tektir teki sever" ifadesi haricinde birebir aynı olduğu göz önünde bulundurulduğunda Hasan b. Süfyân'dan naklettiği esmâ-i hüsnâ hadisini âli isnad sebebiyle tercih ettiği düsünülebilir. 224

Saffâr'ın yer verdiği ikinci esmâ-i hüsnâ rivayeti ise Ebû Eyyüb es-Sicistânî'nin (öl. 255/869) Ebû Hüreyre yoluyla rivayet ettiği "Allah'ın doksan

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Askalânî, Fethu'l-bârî, 11/217.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Tirmizî'nin rivayet ettiği doksan dokuz ismin aynen yer aldığı bölüm için bk. Zeccâc, Tefsîru esmâ, 26-27.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Cerh ve ta'dîl imamları arından olan Hasan b. Süfyân'ın üç müsned kitabı olduğu aktarılır. Ancak bu kitaplar günümüze ulaşmamıştır. bk. Mustafa Ertürk, "Hasan b. Süfyân", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (TDV Yayınları, 1997), 16/353.

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Hadislerin Adlarına göre tasnif edildiği kitap türüdür. bk. İbrahim Hatipoğlu, "Müsned", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006),

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Âli isnad için bk. Raşit Küçük, "İsnad", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 23/157.

dokuz ismi vardır, kim onları ihsâ ederse cennete girer." hadisidir. İfade ettiğine göre Ebû Eyyüb es-Sicistânî Ebû Hanîfe zamanında Basra imamlarından biridir. Saffâr bu hadislerin bazılarında "bu isimlerin hepsi Kur'ân'dadır." ifadesi geçtiğine dikkat çeker.<sup>225</sup> Nitekim tespitimize göre İbn Abbas ile İbn Ömer'den nakledilen "Allah'ın doksan dokuz ismi vardır ki onları sayan cennete girer, onlar Kur'ân'da mevcuttur" hadislerde bu ibare bulunmaktadır. 226 Saffâr'ın ilk dönem hadis eserlerine ulaşarak bunlardan rivayetler aktarması eserin esmâ-i hüsnâ bölümü için dikkat çekici bir özelliktir ve onun hadis ilmine vukûfiyetini de ortaya koymaktadır.

Saffâr, Tirmizî ve İbn Mâce rivayetlerinde yer alan esmâ-i hüsnâ listesine eserinde yer vermemektedir. Ancak Saffâr'ın izah ettiği 178 isim ile Tirmizî'de bulunan isimler karşılaştırıldığında bu isimlerin doksan iki tanesinin Telhîşü'l-edille'de zikredildiği sonucuna ulaşılmıştır. Tirmizî'de olan el-Mütekebbir, er-Râfi', el-Vâlî, el-Muntekim, el-Muksıt, el-Mugnî ve er-Reşîd isimleri ise Saffâr rivayetinde yer almamaktadır. 227 Saffâr ile İbn Mâce rivayetlerinde bulunan isimlerin seksen altısı örtüşmektedir. İbn Mâce rivayetinde bulunan ancak Saffâr'ın açıklamasına yer vermediği isimler ise el-Mütekebbir, el-Karîb, el-Vâlî, er-Râşid, el-Burhân, eş-Şedîd, er-Râfi', el-Muksıt, Zū'l-Kuvve, el-Fâtır, el-Ebed, el-Munîr ve et-Tâmm isimleridir. 228 Saffâr'ın belirttiği isimler ile Tirmizî ve İbn Mâce hadis rivayetinde bulunan isimler dikkate alınarak değerlendirildiğinde 178 isimden 109'unun örtüştüğü görülmektedir.<sup>229</sup> Ancak Saffâr bu iki rivayette bulunmayan 69 ismi de Allah'a nispet etmektedir.

Saffâr'ın yukarıda ifade edilen isimlere yer vermemesi ve esmâ-i hüsnâ hadisinin ilk kısmının râvisi olarak Hasan b. Süfyân ile Ebû Eyyüb es-

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/368.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Süyûtî, ed-Dürrü'l-mensûr, 3/614-616.

Angelika Brodersen, "İçindekiler", Telhîşü'l-edille li-kavâ'idi't-tevhîd, 2 Cilt (Beyrut: Ma'hedü'l-Almânî li'l-ebhâsi'ş-şarkiyye); Tirmizî, el-Câmi'u'l-kebîr, "Deavât", 83 (No. 3506).

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Brodersen, "İçindekiler"; İbn Mâce, *Sünenu İbn Mâce*, "Dua", 10 (No. 3861).

Tirmizî, el-Câmi'u'l-kebîr, "Deavât", 83 (No. 3507); İbn Mâce, Sünenu İbn Mâce, "Dua", 10 (No. 3861); Brodersen, "İçindekiler".

Sicistânî'yi referans alması dikkat çekicidir. Aynı zamanda esmâ-i hüsnâ üzerine çalışmalar yapan âlimler tarafından esas alınan Tirmizî rivayetine eserinde yer vermemesi de oldukça dikkate değerdir. Bunun sebebi araştırıldığında ise Saffâr'ın Tirmizî ravilerinden olduğu ve hadisin kendisine ulaşmamış olması gibi bir ihtimalin de bulunmadığını anlaşılmaktadır.230 Çağdaşı Gazzâlî'nin el-Maksadü'l-esnâ adlı eserinde Tirmizî rivayetini esas aldığı dikkate alınırsa Saffâr'ın bu tercihi Tirmizî'nin de belirttiği gibi hadisin ilk kısmının garîb, ikinci kısmının ise hasen garîb olması ile ilgili olabilir. İbn Mâce rivayetinin ise senedinde bulunan Abdülmelik b. Muhammed sebebiyle zayıf görüldüğünü yukarıda aktarılmıştı. Esmâ-i hüsnâ üzerinde eser telif eden diğer bazı âlimler tarafından da bu rivayet tercih edilmemiştir. Saffâr'ın bu rivayeti, sıhhatini dikkate alarak tercih etmemesi ihtimal dahilindedir.

Buhârî, Müslim, Tirmizî ve İbn Mâce'nin rivayetlerinde yer alan esmâ-i hüsnâ hadisindeki "doksan dokuz (yüzden bir eksik)" ifadesinin nasıl anlaşılacağı da tartışma konusu olmuştur. Doksan dokuz sayısı ilk görüşe göre rakamsal bir sınırlama ifade etmektedir. 231 Buhârî, Müslim, İbn Mâce rivayetlerinin sonunda bulunan "Allah tektir, teki sever" kullanımından da anlaşılacağı üzere tek sayı tevhide âlem olmasından dolayı İslam anlayışında önemli bir yere sahiptir. Bu sebeple İbn Hacer gibi âlimler Kur'ân'dan esmâi hüsnâ tahrici yaparken doksan dokuz sayısının bir sınırlama olduğu kanaati ile bu sayıya bağlı kalmaya gayret etmişlerdir. 232 İkinci görüşe bu ifade, bir sınırlama ifade etmez ve kesretten kinayedir. Öyle ki bu sayının bilinemeyecek kadar çok olduğuna dikkat çeken âlimler de bulunmaktadır. Nevevî (öl. 676/1277), âlimlerin doksan dokuz sayısının sınırlandırma olmadığı konusunda ittifak ettiğini ifade etmektedir. Buna göre doksan dokuz sayısı kesretten kinayedir. Hadisin maksadı doksan dokuz kadar ismi ihsâ etmesinin kişinin cennete girmesi için yeterli olmasıdır. Zira dua mahiyetindeki diğer hadis rivayetlerinde Allah'ın kendisine sakladığı ve gayp ilminde bulunan isimlerinin de mevcut olduğu aktarılmış ve bunları bilmenin imkânı olmadığını dile

Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 188-189.

Doksan dokuzun sınırlama ifade ettiğine dair ör. Zeccâc, Tefsîru esmâ, 10-12.

Askalânî, Fethu'l-bârî, 11/219.

getirilmiştir. 233 Gazzâlî isimlerin doksan dokuz sayısı ile sınırlı olmadığını düşünen âlimlerdendir. 234 Aynı şekilde Kureşî de hadiste geçen sayının sınırlandırma anlamı taşımadığına dair ittifak edildiğini aktarmaktadır. 235

Hadis âlimleri, doksan dokuz ifadesinin ardından bir açıklama cümlesi olarak gelen "yüzden bir eksik" <sup>236</sup> ifadesinin bu sayının te'kidi için kullanıldığını ifade etmektedir. 237 Te'kide ihtiyaç duyulmasının sebebi ilk dönemlerde Arap yazısında ifadelerin karışmasını engelleyecek noktalar bulunmayışıdır. 238 Bu sebeple yazılış açısından birbirlerine benzeyen doksan dokuz (سبعه وسبعس) ile yetmiş yedi (سبعه وسبعس) sayılarının karıştırılmaması için bu ifadenin râviler tarafından eklenmiş olabileceği düşünülmektedir. 239

Saffâr, Esmâ-i hüsnânın tahdid edilmesinin ve belirli bir rakam ile sınırlandırmasının mümkün olmadığını dile getirir. Bazı rivayetlerde adet belirtilmesinin ise beyân maksatlı olduğunu ve "yüzden bir eksik" lafzının da sayıyı vurgulamak için mübalağa olduğunu belirtir. Allah'ın isimlerinin adetle sınırlandırılamayacağının delili olarak A'raf sûresinin 180. âyetinde esmâ-i hüsnânın adetsiz olarak zikredilmesini gösterir. 240 Aynı zamanda Muhammed b. İshâk b. Huzevme'nin (öl. 311/924) "Allah'ım! Ben senin kulunum. Erkek ve kadın kullarının çocuğuyum. Kontrolüm senin elindedir. Benim

Ebû Zekeriyyâ en-Nevevî, *Şerhu'n-nevevî a'le'l-müslim* (Beyrut: Dâru İhyai't-Türasi'l-Arabi, 1392), 17/5.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Gazzâlî, el-Makṣadü'l-esnâ, 165-166.

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Kureşî, el-Cevâhirü'l-mudıyye, 1/9.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Bu ifade bütün rivayetlerde geçmektedir. Bu rivayetler için bk. Buhârî, *el-Câmi*'u'şṣaḥîḥ, "Tevhid" (No. 2736); Müslim b. Haccâc, el-Câmi'u'ṣ-ṣaḥîḥ, "Zikr" 2 (No. 2677); İbn Mâce, Sünenu İbn Mâce, "Dua" 10 (No. 3860); Tirmizî, el-Câmi'u'l-kebîr, "Deavât" 83 (No. 3506).

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Mehmet Dilek, "Hadislerde el-Esmâu'l-Hüsnâ", *Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi* Dergisi 12/12 (Aralık 2003), 31.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> İlk kez Ebü'l-Esved ed-Düelî (öl. 69/688) tarafından mushafın harekelenmesi ile yazıdaki kapalılık ve karışıklığın önüne geçilmesi sağlanmıştır. Arap yazısının geçirdiği safhalar ile ilgili bk. Nihat M Çetin, "Arap", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (TDV Yayınları, 1991), 3/279.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> Topaloğlu, "Esmâ-i Hüsnâ", 11/407.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/370.

hakkımda senin hükmün geçerlidir. Hakkımdaki takdirin de adaletlidir. Kendini isimlendirdiğin yahut kitabında indirdiğin yahut kullarından birisine öğrettiğin yahut katındaki gayb ilminde kendine has kıldığın sana ait tüm isimlerin hürmetine, Kur'ân'ı kalbimin sevinci, gönlümün rahata kavuşması, hüznümün ortadan kalkması ve kederimin gitmesi için vesile kıl" rivayetini delil olarak aktarır.<sup>241</sup> Bu rivayet esmâ-i hüsnânın sınırlı olmadığı hakkında kuvvetli bir delil kabul edilmiştir.<sup>242</sup>

Saffâr, Cessâs lakabı ile bilinen Ebû Bekr er-Râzî'nin (öl. 370/981)<sup>243</sup> Muhtaşar'ında doksan dokuz sayısına ilaveten başka rivayetler de aktardığını ifade etmektedir. Buna göre isimler Allah'ın tekelinde ve gayp ilmindedir. 244 Dolayısıyla Allah'ın isimlerinin doksan dokuz olduğu ifade edilen yukarıdaki rivayetlerden ibaret olmadığı anlaşılmaktadır.

Saffâr, Ehl-i hakk'a göre kim Allah'ın isimlerini bilirse onun imanının sahih olacağını, bütün esmâyı bilmese de inkâr da etmemesi gerektiğini belirtir. Onun aktardığına göre Hâricîler tevkīfi olarak gelen bütün esmâ-i hüsnâyı bilmeyen kimsenin imanının sahih olmayacağını ileri sürmektedir. Saffâr, bu görüse karsı çıkar. Zira Resûlullah "Allah'tan baska ilah yoktur" hükmünün dile getirilmesini emretmektedir. Bu sebeple imanın sahih olması için bütün isimlerin değil Allah'ı bilinmesi ve O'ndan başka ilah olmadığına iman edilmesi yeterli sayılmalıdır.<sup>245</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Saffâr, *Telhîşü'l-edille*, 1/369; Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel, *Müsnedi* Ahmed b. Hanbel, nşr. Şuayb Arnaud (Müessesetü'r Risâle, 1421), 6/246.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Kureşî, el-Cevâhirü'l-mudıyye, 1/11.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Mevlüt Güngör, "Cessâs", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 7/427.

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/368-369.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/370.

### 4. Esmâ-i Hüsnânın İhsâsı

Esmâ-i hüsnâ hadisinde yer alan ve yapılması hâlinde cennete ulaşma müjdesi verilen "ihsâ (ahsâhâ)" eyleminin ne olduğu hakkında farklı yorumlar yapılagelmiştir. Bu hususa dikkat çeken Nevevî, Buhârî ve diğer muhakkiklerin bu fiilin "ezberlemek (hafizehâ)" anlamında olduğunu söylediklerini ve bu anlamın ihsânın zahirî anlamı olduğunu belirtmektedir. 246 Kureşî ise ihsâ eyleminin anlamını, "Kur'ân'ı baştan sona Allah'ın isimlerinden faydalanarak çokça okumak" şeklinde kaydetmiştir. 247 Beyhakî ise bu fiilin "saymak" anlamında olduğunu ifade etse de ona göre asıl kastedilen mana, "Allah'ı güzel isimleri ile tanımak, isimlerin manasını akılla idrak etmek ve Allah'a O'nun istediği sınırlar içerisinde ibadet, itaat ve iman etmektir". 248 Zeccâc, ihsânın Arap dilinde bir şeyin adedini saymak olarak kullanıldığını şiirlerden örnekle açıklamaktadır. Nitekim o, " عَلِمَ اَنْ لَنْ تُحْصُوهُ (O sizin bunu sayamayacağınızı bildi.)"<sup>249</sup> âyetindeki "حصى" kelimesine verilen saymak anlamının hadisteki ihsâ kelimesine izafe edilmesinin uygun olduğunu düşünmektedir. Dolayısı ile ona göre bu eylem, en çok esmâ zikreden kimsenin cennete gireceği şeklinde de anlasılabilir.250

İhsânın saymak manasının yanı sıra 'kalabalık bir cemaat', 'bir şeye güç yetirebilmek' ve 'akıl' anlamlarına da bulunmaktadır. Muhammed b. Yezîd bu anlamları dikkate alarak ihsânın manası hakkında şöyle demektedir: "Bizim için bu kelimenin manası, 'Kim Kur'ân'dan onu sayarsa şeklindedir'. Çünkü bu isimlerin hepsi Kur'ân'da ayrı yerlerdedir. Bu kelimeden kasıt Kur'an'dan bu isimlerin telif edilmesi ve toplanırken çekilen külfettir. Bundan dolayı da bu yolda meşakkat yaşayan kimselerin de cennete gireceği anlaşılır."<sup>251</sup> Zeccâc, aktarılan bu görüşü benimsediğini açıkça ifade etmese de *Tefsîru esmâ* adlı eserinin başında Kur'ân'dan tahriç ettiği ilâhî isimleri sûre

Nevevî, Şerhu'n-nevevî a'le'l-müslim, 17/5.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Kureşî, el-Cevâhirü'l-mudıyye, 1/12.

Ahmed b. Hüseyn el-Beyhakī, el-Esmâ ve's-Sıfât, thk. Abdullah b. Muhammed Hâşidî (Cidde: el-Mektebetü's-Sevâdî, 1413), 1/27.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> el-Müzemmil 73/20.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Zeccâc, Tefsîru esmâ, 22-23.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Zeccâc, Tefsîru esmâ, 24.

sırasına riayet ederek bir liste şeklinde sunarak, ihsâ eyleminin külfet çekmek anlamını da hayata geçirmiş görünmektedir.252

Saffâr'a göre ise ihsâ kelimesi bazı hadis rivayetlerinin sonunda bir açıklama cümlesi olarak yer alan "Her kim bilirse cennete girer.

cümlesinden de anlaşıldığı üzere "bilmek (ma'rife)" anlamındadır. O, bu görüşünü temellendirmek için "أَحْصِلِي كُلِّ شَيْءٍ عَدَداً (Her şeyi bir bir saymıstır (kaydetmistir))"253 âyetindeki ihsa fiiline "saymak" değil "bilmek" anlamı verilmesi gerektiğini de belirtir. 254 Bazı rivayetlerde ihsâ kelimesinin "saymak (men addehâ)" anlamına geldiği belirtilse de Saffâr bu eylemin, metnin bağlamı dikkate alındığında bu manaya hamledilemeyeceğini savunur. Zira ihsâ eylemine bu şekilde mana verilmesi hâlinde ilâhî isimleri sayan kişilerin tamamının cennete gireceği sonucu çıkar. Bu ise mümkün görünmemektedir. Ona göre "O sizin bunu sayamayacağınızı bildi."255 âyetinde belirtildiği üzere kulların buna gücü yetmez. Ayrıca saymak anlamı dikkate alınırsa hadisin manası 'Bu ilâhî isimleri saymaya kimin gücü yeterse o kişi cennete girer' olarak anlaşılmak durumunda olur. Hz. Peygamber'in kulun başaramayacağı yahut altından kalkamayacağı bir şeyi cennet vesilesi olarak ifade etmesi ise anlamsız hâle gelir. Dolayısı ile onun anlayışında ihsânın 'saymak' olarak anlaşılması mümkün değildir. 256

Yukarıda ifade edilen görüşler, ihsâ kelimesinin 'ezberlemek', 'saymak', 'bilmek', 'benimsemek' ve 'gereğince yaşamak' anlamlarında hamledildiğini göstermektedir. Bunula birlikte kelimenin ifade edilen bu anlamlarının ötesinde bir mana taşıdığı da anlaşılmaktadır. Saffâr, mevcut ihtimallerden 'saymak' anlamına özellikle karşı çıkmakta ve "bilmek" manasını savunmaktadır. Zira ihsâ kelimesine saymak anlamın verilmesi "آخصلي كُلُّ شَيْءٍ عَدَداً

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Zeccâc, Tefsîru esmâ, 10-12.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> el-Cin 72/28.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/370-371.

el-Müzemmil 73/20.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Saffâr, Müzemmil sûresi 20. âyetin delil olarak kullanımında Zeccâc ile farklı düşünmektedir. Nitekim Zeccâc ihsâ kelimesinin bu âyette geçtiği gibi 'saymak' şeklinde anlaşılabileceğini ifade ettiyse de Saffâr bu âyeti ihsâ kelimesinin 'saymak' anlamında kullanılamayacağının bir delili olarak zikretmiştir. Saffâr, Telhîsü'ledille, 1/370-371.

(Her şeyi bir bir saymıştır (kaydetmiştir))<sup>257</sup> âyetinde belirtilen Allah'ın fiiline "saymak" manası verilmesini gerektirecektir. Oysa Allah, tek tek sayma fiilinde bulunmaktan münezzehtir. 258 Saffâr, ihsâya dair diğer anlamların doğru olabileceğine ise hiç haklılık tanımadığını, bunları görmezden gelerek ortaya koymaktadır.

#### Esmâ-i Hüsnânın Tevkīfîliği veya Kıyasîliği 5.

İlk dönemlerden itibaren özellikle kelâm âlimleri tarafından naslarda bulunmayan isim ve sıfatların Allah'a nispet edilmesinin uygun olup olmadığı tartışılmıştır. 259 Bu konuda iki farklı yaklaşım söz konudur. Bunlardan ilki, tevkīfîliktir. Bu görüşe göre Allah'a kendisinden başka kimsenin isim nispet etmesi uygun değildir. Aynı zamanda kulların bu ilâhî isimleri kullanımı (dua, ibadet vb.), O'nun bildirmesine bağlıdır.260 Diğer anlayış ise kıyasîliktir. 261 Bu görüş; Allah'ın şanına, yüceliğine ve ulûhiyetine uygun anlamlar içeren yani "hüsnâ (güzel)" anlam içeren isimlerin Allah'a nispet edilebileceği anlayışını içerir.<sup>262</sup> Her iki görüşün de Allah'a yalnızca güzel isimler nispet edilebileceğinde mutabık olduğu dikkat çekmektedir.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> el-Cin 72/28.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/383-384.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Topaloğlu, "Esmâ-i Hüsnâ", 11/404-405.

isim, sıfattan farklı olarak müsemmâ yani isimlendirilen üzerinde bir anlam gerçekliği oluşturmaz. Örneğin "Zeyd" isminde birinin illa Zeyd anlamı taşıması gerekmez. Ancak ona "uzun boylu" veya "beyaz tenli" denildiğinde onu sıfatlandırmış oluruz ve o kişinin bu anlamı taşıması gerekir. Dolayısıyla burada isim ve vasf kavramını ayrı değerlendirmek gerekmektedir. Bu görüş için bk. Gazzâlî, el-Maksadü'l-esnâ, 175-174.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Bu kavram er-Râzî'nin tevkīf görüşünün karşısındaki görüş için zikretmiş olduğu bir kavramdır. Bunun yerine bazı yerlerde ıstılahî ve aklî kelimelerini de kullanmaktadır. Ayrıntılı bilgi için bk. "Âlimler Allah'ın isimlerini tevkīfî mi yoksa ıstılâhî mi olduğu konusunda ihtilaf etmiştir." Fahreddîn er-Râzî, et-Tefsîrü'l-Kebîr: Mefâtîhu'l-qayb (Beyrut: Daru'l-Fikr, 1981), 16/80-81; Orhan Şener Koloğlu, "Esmâi Hüsnâ'da Tevkîfilik - Kıyâsîlik Problemi: Fahreddîn er-Râzî Örneği", Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13/2 (Haziran 2004), 234.

Yurdagür, Âyet ve Hadislerde Esmâ-i Hüsnâ Allah'ın İsimleri, 24-25.

Tevkīf anlayışı, ilk dönemlerden itibaren kabul gören ana görüştür. İbn Fûrek, Ebû Hasân el-Eşârî'nin bu görüşte olduğunu aktarır.<sup>263</sup> Gazzalî de Allah'ın isimlerinin tevkifi olduğunu dile getirir. 264 O, tevkifin yalnızca naslarda Allah'a nispet edilmesi olarak anlaşılmasının doğru olmadığına da dikkate çeker ve her durumda Allah'ın yüceliğine ve ulûhiyyet özelliklerine uygunluğun gerekliliğini belirtir. Enfâl sûresinin 17. âyetinde Allah'a "remy (atmak)" kelimesinin nispet edilmesine rağmen buna dayanılarak O'na "Ya Râmî (Ey Atan)" denilemeyeceğini de örnek olarak verir. Benzer şekilde "menetme" anlamı içeren "âkil", önceden bilinmeyen bir şeye sonradan vâkıf olma manasına gelen "ârif" ve bilinmeyeni süratle idrak etme anlamı bulunan "fatîn ve zekî" isimlerinin de zayıflık çağrışımlarından dolayı Allah'a hitap için kullanılamayacağını belirtir. 265

Mâtürîdî'nin de tevkīf anlayışını benimsediği anlaşılmaktadır. Zira bu konuda yapılan bir araştırmada Te'vilâtü'l-Kur'ân adlı tefsirinde sadece doksan ilâhî ismin izahına yer verdiği ve bunların naslarda yer alan isimler olduğu tespit edilmiştir.266 Ebü'l-Muîn en-Nesefî'nin Tebşıra ve Bahrü'l-kelâm adlı eserlerinde yapılan taramada bu konuya dair bir bilgi tespit edilememiştir. Mu'tezile'nin Bağdat Ekolü de esmâ-i ilâhiyenin tevkīfî olduğu görüşündedir.267

İsimlerin kaynağı ile ilgili olarak tevkif anlayışını savunanlar, iki kısma ayrılabilir. Bunlardan ilkini İbn Hazm gibi nasların zâhirini dikkate alan âlimler oluşturmaktadır. Zira İbn Hazm naslarda yer almayan bir kavramın, övgü ve güzellik (hüsnâ) ifade etse bile Allah'a nispet edilmesini uygun görmemiştir. 268 O, esmâ-i hüsnâ hadisinin liste içeren kısmını değil yalnızca ilk kısmını sahih gördüğünü ifade etmiştir. İbn Hazm, naslarda fiil kipinde

<sup>265</sup> Gazzâlî, el-Maksadü'l-esnâ, 175-176.

ibn Fûrek, Mücerredü Makālâti'ş-Şeyh Ebi'l-Ḥasan el-Eş<sup>ç</sup>arî, thk. Ahmed Abdürrahîm es-Sâyih (Kahire: Mektebetü's-Sekafeti'd-Diniyye, 1425), 42, 49-50.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Gazzâlî, el-Maksadü'l-esnâ, 175.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> Ör. Koçar, Mâtürîdî'de Esmâ-i Hüsnâ, 48.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Ebü'l-Hasen el-Eş'arî, *Makālâtü'l-İslâmiyyîn*, nşr. Nû'aym Zerzur (Mektebetü'l 'Asriyye, 2005), 2/197.

ibn Hazm, el-Fasl fi'l-milel ve'l-ehvâ' ve'n-nihal (Kahire: Mektebetü'l-Hâncî, ts.), 2/125-126.

Allah'a nispet edilen kavramlardan isim türetmeyi uygun bulmamaktadır. Örneğin el-Hâfiż ve el-Kādir şeklinde ism-i fail sîgası ile gelen isimlerin Allah'a nispet edilemeyeceğini belirtmektedir. Bu şekilde farklı sîgalar ile türetilen ve içlerinde Tirmizî ve İbn Mâce rivayetlerinde bulunan isimlerin de olduğu 49 ilâhî ismin Allah'a nispet edilemeyeceğini düşünmektedir. 269

Dilcilerin yaygın kanaatine göre Arap dilinde kelimeler başka bir kelimeden türerler. Aralarında mana ilişkisi bulunan iki kelimeden birinin diğerinden türetilmesi 'iştikak' olarak adlandırılır. Kendisinden türetilen asıl kelimeye ise 'müştak (türemiş)' denilir.270 Kelâm geleneğinde naslarda fiil hâli ile Allah'a nispet edilen kelimelerin ism-i fail, ism-i mef'ul ve sıfat-ı müşebbehe gibi müştaklarının Allah'a nispeti, tartışma konusu olmuştur. İbn Hazm gibi âlimler buna şiddetle karşı çıkarken diğer bazı âlimler bu şekilde isim türetmenin naslara aykırı olmadığını savunmuşlardır. Naslarda Allah'a nispetle kullanılan fiillerin müştaklarının O'na nispetini kabul edenler, tevkīf anlayışını benimseyenlerin ikinci grubunu oluşturmaktadır. Gazzâlî, bu anlayışı benimseyenlerden biridir. Hatta o eserinin ilk bölümünde anlamı müşterek olan isimleri tasnif ederek bunların içerisine birbirinden türeyen ve anlamca aynı olan isimleri de dâhil etmiştir.<sup>271</sup>

Saffâr, bu tartışmada ilâhî isimlerin tevkīfî olduğunu savunanların tarafında yer alır. O, naslarda yer alan esmâ-i hüsnânın en yüksek mertebe olan (mertebetü'l ûlyâ) isimler olduğunu, Allah'tan başka hiçbir kimsenin bu mertebeye uygun bir isimlendirmede bulunamayacağını düşünmektedir. Dolayısı ile ona göre ilâhî isim, öncelikli olarak Kur'ân'dan delille desteklenmelidir. Kur'ân'da yer almıyorsa hadislere bakılmalıdır. O, bu konuda ümmetin icmasını da delil olarak kabul etmektedir.<sup>272</sup>

Saffâr'ın eserinde izahına yer verdiği 178 ilâhi ismin kaynağı incelendiğinde bunlardan 116'sının kaynağının Kur'ân olduğu görülmektedir. Eserinde delilini zikretmediği el-İlah, el-Bâķī, el-Ḥabîr, Zū'l-Celâli ve'l-İkrâm, eş-

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> İbn Hazm, el-Faşl, 2/125-127.

Hulusi Kılıç, "İştikak", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (TDV Yayınları, 2001), 23/439-440,

Ömer Faruk Yavuz, "Gazâlî'de Esmâ-i Hüsnâ Yorumu", Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 6/1 (Şubat 2006), 61-62.

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> Saffâr'ın tevkīf anlayışı için bk. Saffâr, *Telhîşü'l-edille*, 1/391.

Samed, Fâliku'l-Habb, Fâliku'n-Nevâ, Fâliku'l-İsbah, el-Kavî, el-Kayyûm ve el-Kadîm isimlerinin ise âyetlerde Allah'a nispet edildiği zaten bilinmektedir. Örneğin el-Bâkī isimde Allah'ın ezelî ve ebedî olmasına ilişkin kelâmî yorumlara değinse de bu ismin geçtiği bir âyet yerine onun anlamına dair "O'nun kendinden başka her şey yok olacaktır."273 hükmünü delil getirmektedir.274 Delili açıkça zikredilen ve edilmeyen Telhîsü'l-edille'de izahı yer alan 178 ismin 127'sinin (%70'inin), kaynağı sonuç olarak Kur'ân'dır. Eserinde izahına yer verdiği 18 (%10) ilâhi ismin kaynağı ise hadislerdir.275 Konu edindiği ilâhi isimlerin %1'ine karşılık gelen 3 ismin delili ise icmâdır. O, icmânın bir göstergesi olarak Arap şiirini delil olarak belirtmektedir.<sup>276</sup> Saffâr'ın izahına yer verdiği 178 isme dair hazırladığımız ayrıntılı liste, çalışmamızın ekler kısmında sunulmuştur.

Tablo 2. Saffâr'a Göre Esmâ-i Hüsnânın Tevkīfîlik Delilleri

| Delil                                              | Sayı | Oran |
|----------------------------------------------------|------|------|
| Âyet                                               | 116  | %65  |
| Telhîş'de Delili Olmayan Ancak Âyette Olan İsimler | 11   | %6   |
| Hadis                                              | 18   | %10  |
| İcmâ                                               | 3    | %1   |
| Müştak                                             | 26   | %14  |
| Manadan Müştak                                     | 4    | %2   |
| Toplam                                             | 178  | %100 |

Saffâr, âyet ve hadislerde Allah'a nispet edilen fiillerden türetilen isimlerin ona nispet edilmesinde bir mahzur görmemektedir. Nitekim o açıkça esmâ-i ilâhiyenin manadan müştak olduğunu da ifade etmektedir.<sup>277</sup> Örneğin el-'Âlim isminin ilimden ve el-Kadîr ve el-Kadir isminin kudret keli-

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> el-Kassas 68/88.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/306-307.

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> Ör. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/486-487.

ör. Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/501-502.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/379.

mesinden müştak olduğunu, isimlerin manaları ile birlikte zâta izafe edildiklerini ve bu bakımdan önce sıfat, sonrasında dönüştükleri sigâ sebebiyle isim özelliği taşıdıklarını belirtmektedir.278

Saffâr, daha önce bahsi geçtiği üzere 178 ilâhî isme eserinde yer vermiştir. Bunların içinde müştak isimler de bulunmaktadır. O, İbn Hazm'ın aksine fiilden türeyen isimleri de bu listenin içine eklemiştir. Örneğin eş-Şehîd ismi için Kur'ân'dan beş âyeti delil olarak zikretmiştir. eş-Şehîd ismi

"الفجر كان مشهودا" (...çünkü sabah namazı şahitlidir.)" عن مشهودا (...çünkü sabah namazı şahitlidir.) üzere lafzen yer almamaktadır. 280 O, el-Şâhid isminin eş-Şehîd anlamında olduğunu ifade eder.<sup>281</sup> O âyette yer alan "şahit oldu" anlamına gelen "شهد" kökünden müştak meşhûd kullanımını, eş-Şâhid isminin Allah'a nispeti için yeterli görmüştür. Saffâr'ın bu şekilde rivayet ettiği isimlerin sayısı 26'dır. İzahına yer verdiği 178 esmâ-i hüsnânın %14'ü, âyetlerden müştak isimlerdir. Saffâr, müştak isimlerin birçoğunda isme ve kaynağına dair açıklama bulunurken yakın anlamlı anlamlı olanlarda daha önce bu ismi açıkladığını dile getirerek izahatta bulunmamaktadır. 282 Örneğin Kābilu't-Tevb isminde herhangi bir açıklama yapmamakta ve daha önce bu ismin anlamına yer verildiğini belirtmektedir. 283 Nitekim aynı kökten türeyen et-Tevvab isminin izahı kapsamında Allah'ın affedici olduğunun delilleri ve ilgili kelâmî yorumlar yer alır. 284 Saffâr'ın lafızdan müştak olarak eserinde yer verdiği ilâhî isimler tablo hâlinde aşağıda sunulmuştur.

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/380.

el-İsrâ 17/78.

el-En'âm 6/73, el-Âl-i İmrân 3/18, el-Hud 11/103.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/490-491.

ör. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/624.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/538.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/422-423.

**Tablo 3.** Saffâr'a Göre Lafızdan Müştak İlâhî İsimler

|    | Kur'ân'da Allah'a           | Türemiş İsimler                                |  |  |
|----|-----------------------------|------------------------------------------------|--|--|
|    | Nispet Edilen Filler        |                                                |  |  |
| 1  | حَكَمَ: Hükmetti            | el-Ḥâkim): Hükmeden) الحاكم                    |  |  |
| 2  | رَزَقَ: Rızık verdi         | er-Rezzâķ): Rızık veren) الرزاق                |  |  |
| 3  | يَسْمَعَ: İşitir            | es-Sâmi'): İşiten) السامع                      |  |  |
| 4  | ستر: Örttü                  | es-Sâtir): Günahları örten) الساتر             |  |  |
| 5  | شَهِدَ: Şâhid oldu          | الشاهد (eş-Şâhid): Şahid olan                  |  |  |
| 6  | عَفَا: Affetti              | el-A'fî): Affeden) العافي                      |  |  |
| 7  | عِلم: Bildi                 | el-'Alîm): Bilen) العليم                       |  |  |
| 8  | عِلم: Bildi                 | (el-'Allâm): Çokça bilen العلام                |  |  |
| 9  | غُفْرَان: Affetmek          | el-Ġafûr): Affeden) الغفور                     |  |  |
| 10 | غُفْرَان: Affetmek          | الغفار (el-Ġaffâr): Çokça affeden              |  |  |
| 11 | غَالِب: Üstün               | الغلأب (el-Ġallâb): Çokça üstün olan           |  |  |
| 12 | يَفْتَح: Açar               | الفاتح (el-Fettâḥ): Açan                       |  |  |
| 13 | قاهِر:Hiçbir şeyden aciz    | el-Ḥahhâr): Hiçbir şeyden aciz olma-) القهّار  |  |  |
|    | olmayan ve Kādir            | yan, Çokça Üstün ve Kādir Olan (Mübala-        |  |  |
|    |                             | ğalı hâli)                                     |  |  |
| 14 | (el-Ḳayyûm): القيوم         | el-Ķayyâm): Var olan her şeyin idare-) القيّاء |  |  |
|    | Her şeyin idaresini elinde  | sini elinde bulunduran (Mübalağalı hâli)       |  |  |
|    | bulunduran                  |                                                |  |  |
| 15 | تَابَ: Tövbeyi kabul etti   | بقابل التوب (Ķābilu't-Tevb): Tövbeleri kabul   |  |  |
|    |                             | eden                                           |  |  |
| 16 | عَلاَ: Yüksek oldu          | el-Müte'âlî): Yüce olan) المتعالي              |  |  |
| 17 | أَحَدٌ: Tek olmak           | el-Mutevaḥḥid): Tek olan) المتوحد              |  |  |
| 18 | مُلْك: Egemen olmak         | el-Mâlik): Egemen olan                         |  |  |
| 19 | مُلْك: Egemen olmak         | المليك (el-Melîk): Sahip olan                  |  |  |
| 20 | مُلْك: Egemen olmak         | الملك (Mâlikü'l-Mülk): Mülkün sahibi           |  |  |
| 21 | تمچید:Ünlü ve Şerefli olmak | el-Mâcid): Övülmeye layık olan) الماجد         |  |  |
| 22 | قَدِيم: Ezelî olmak         | el-Muḳaddim): Ezelî olan المقدم                |  |  |
| 23 | آخِر: Ebedî olmak           | el-Mü'aḫḫir): Ebedî olan) المأخر               |  |  |
| 24 | يَنْصُرُ: Yardım eder       | en-Nâşir): Yardım eden) الناصر                 |  |  |
| 25 | أَحَد: Tek olmak            | el-Vâḥid): Tek olan) الواحد                    |  |  |
| 26 | خالق: Yaratan               | el-Ḥallâḳ): Çokça Yaratan خلاق                 |  |  |

Saffâr sadece âyette geçen fiillerden değil ifade ettikleri manalarından da ilahî isim türetilmesini kabul etmektedir. Ona göre el-'Alîm ismi nasıl ilim sözcüğünden lafız itibari ile müştak ise diğer isimler de mana itibari ile

türemiştir.<sup>285</sup> Onun mana itibari ile türettiği ilâhî isimler dört isim ile sınırlıdır: el-Müteferrid, eş-Şafûḥ, el-Mûcid ve el-Mu'dim. O, el-Eḥad isminin naslarda geçmesi sebebiyle onunla aynı anlama gelen el-Müteferrid isminin Allah'a nispetinde bir mahzur görmez. Aynı şekilde el-'Afüv ismi ile aynı anlamda olan es-Safûh ismi de Allah'a nispet edilebilir. Saffâr, el-Mûcid ve el-Mu'dim isimlerinde ise "Bu iki ismin anlamı açıktır. Mevcut ve ma'dumu Allah'tan başkası yaratmaya güç yetiremez" diye belirterek Allah için kullanımında mahzur görmez. Dolayısıyla Saffâr'ın el-Mûcid ve el-Mu'dim isimleri için naslarda bulunan el-Kādir ve el-Ḥâlık isimlerinin varlığını yeterli gördüğü söylenebilir. Görüldüğü üzere Saffâr, naslarda Allah'a nispet edilen esmâ-i hüsnâ ile aynı anlama gelen yahut o ismin kapsamında bulunan isimleri de ilâhî isimler olarak kabul etmektedir. Saffâr için hem naslar hem de ifade ettikleri anlamlar, Allah'a isim nispetinde temel kaynaklardır. Onun Allah için kullandığı manadan müştak isimler tablo hâlinde aşağıda sunulmuştur.

Tablo 4. Saffâr'a Göre Manadan Müstak İlâhî İsimler

|   | Nasda Yer Alan İlâhî İsimler | Manadan Müştak İsimler |
|---|------------------------------|------------------------|
| 1 | el-Eḥad                      | el-Müteferrid          |
| 2 | el-'Afüv                     | eṣ-Ṣafûḥ               |
| 3 | el-Ķadîr, el-Ḫâlıķ           | el-Mûcid, el-Mu'dim    |

Âyet ve hadislerde Allah hakkında 'ene (ben)'286, 'nahnü (biz)'287, 'ente (sen)'288 ve 'hüve (o)' zamirleri de kullanılmıştır. 289 Bu sebeple bu lafızların tevkīfî olduğu açıktır. Ancak bunların Allah hakkındaki kullanımları kelâm literatüründe tartışmaya yol açmıştır. Bu zamirlerden "hüve" ile ilgili olarak Saffâr, naslarda geçmesi sebebiyle tevkīfî olduğunu düşünmekte ve izahına

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/379.

<sup>286</sup> Ör. " وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ez-Zâriyât 51/56.

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Ör. "إِنَّا نَحْنُ نَزَّ لُنَا الذِّكْرَ " el-Hicr 15/9.

<sup>288</sup> Ör. "وَ أَنْتَ اَرْ حَمُ الرَّ احِمِينَّ " Enbivâ 21/83.

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> Yurdagür, Âyet ve Hadislerde Esmâ-i Hüsnâ Allah'ın İsimleri, 27.

yer verdiği 178 ismin arasında saymaktadır. 290 Ancak o Allah'a nispet edilen diğer zamirler için herhangi bir yorumda bulunmaz.

Saffâr, hüve için İhlas sûresi ilk âyetini ve Muhammed b. Ali el-Bâkır'nın (öl. 114/733) hadis rivayetini delil getirmektedir. Hadiste geçen "Ya men la hüve illa hüve (בו מני אפ וע אפן " lafzının O'ndan başka ezelî bir kimsenin bulunmadığı anlamına geldiğini belirtir. "De ki: Her şeyi yaratan Allah'tır."<sup>291</sup> âyetinin de delalet ettiği gibi O, yaratmadan önce hiçbir şey yoktu. Muhammed b. Bâkır, "hüve"nin İsm-i Âzam olduğunu düşünmektedir. Ancak Saffâr "hüve" zamirinin İsm-i Âzam olmasını hadis rivayetlerine muhalif olacağı gerekçesi ile mümkün görmemektedir. 292

Esmâ-i hüsnâda tevkīf anlayışının temelini oluşturan dilin kökeni tartışması konusunda Saffâr'ın ilkesel yorumlar yaptığı görülmektedir.<sup>293</sup> Bu konu, daha çok lugât ve fıkıh âlimlerinin ilgilendiği bir konu olsa da kelâm geleneğinde de tartışılan bir meseledir. Nitekim dilin kökeni, Mu'tezile'nin tarafından da tartışılmıştır.<sup>294</sup> Adı geçen tartışma, isimlerin kökeninde olduğu gibi tevkifîlik ve muvazaa olmak üzere iki farklı anlayışı karşı karşıya getirmiştir. Dilin kökeninin Allah'a nispet edildiği yani dilin Allah'ın vaz'ı olduğunu öne süren görüş tevkif olarak isimlendirilir. 295 Dilin, insanların anlaşması sonucunda zamanla ortaya çıktığı ve ilahî bir bildirim olmadığı düşüncesi ise muvâzaadır.<sup>296</sup> Bu konunun daha ayrıntılı bir tasnifi Râzî tarafından yapılmıştır. Râzî dilin kökeninin tevkīfî olduğu anlayışının Eş'arî mezhebinin ve İbn-i Fûrek'in görüşü olduğunu ifade etmektedir.<sup>297</sup>

el-İhlas 112/1

er-Ra'd 13/16.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/401-402.

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/374.

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup> Koloğlu, Cübbâîler'in Kelâm Sistemi, 304.

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/374.

Muvâzaa yaklaşımı "ıstılahî" olarak da geçmektedir. Nitekim Saffâr'da ıstılahî kavramını kullanmaktadır. Örnek için bk. Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyin er-Râzî, el-Maḥṣûl fî 'ilmi 'uşûli'l-fikh, nşr. Doktor Taha Cabir Feyyaz el-Alvânî (Müessesetü'r Risâle, 1418), 182; Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/374.

Râzî, el-Maḥşûl, 181-184.

Saffâr, Allah'ın isimlerinin tevkīfî olduğunu düşündüğü gibi dilin kökeninin Allah tarafından vaz edildiğini düşünmektedir. Bu görüşün delili olarak: وَمِنْ أَيَاتِهُ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلافُ ٱلْسِنْتِكُمْ وَالْوَانِكُوَّ الْمَالِّمَا وَالْعَالِيْمُ الْمِنْتِكُمْ وَالْوَانِكُوُّ الْمَالِيَّةِ الْمُنَاقِيْمُ وَالْوَانِكُوْ

ve الْبَيْنَانِّ، عَلَّمُ الْبَيْنِ عَلَّمُ الْبَيْنِ عَلَّمُ الْبَيْنِ عَلَّمُ الْبَيْنِ عَلَّمُ الْبَيْنِ عَلَّمُ الْبَيْنِ (تا. 154/771), Halil b. Ahmet ve Sîbeveyhi gibi nahiv ve lugat âlimleri de dilin tevkīfî olduğu görüşündedirler. Saffâr, Ebû Hanîfe ve ashabının da bu görüşte olduğuna yer verir. Aynı zamanda o Kaderiyye ve Dehriyye'nin, dilin kökeninin insan kaynaklı olduğu düşüncesini aktararak bu anlayışın batıl olduğunu ifade eder. Mu'tezile kelâmcıları ise isimlerin tevkīfî olmadığını düşündükleri gibi dilin de tevkīfî olmadığı kanaatindedirler. 300

### 6. Esmâ-i Hüsnânın Tasnifi

Esmâ-i hüsnânyı konu edinen eserlerle birlikte farklı tasnifler gündeme gelmiştir. Özellikle kelâmcılar konunun Allah'ın isim ve sıfatları ile ilgili olması bakımından ilgilenmişlerdir. Örneğin Eş'arî mütekellimlerinden Abdülkāhir el-Bağdâdî, *el-Esmâ' ve'ş-ṣıfât* adlı eserinin ilk bölümünde Allah'ın isimlerini zâtî, selbî ve fiilî olmak üzere üçlü bir tasnifle konu edinir. Eserin ikinci bölümünde ise bu isimleri alfabetik bir sıra içinde izah eder. 302

İlâhî isimlerin manalarına göre yapılmış farklı tasnifler de bulunmaktadır. İlâhî isimlerin birden fazla anlama gelebilmesi, anlama dayalı farklı gruplandırmalara yol açmıştır. Birbirine benzeyen esmâ-i hüsnâ tasnifleri bulunsa da bunların ortak bir ilkeye dayanması mümkün görünmemektedir. Örneğin Gazzâlî el-Makṣadü'l-esnâ adlı eserinde manaları müşterek isimleri belirtmiştir. 304 Aynı zamanda biz de çalışmanın üçüncü bölümünde

<sup>298 &</sup>quot;O'nun kanıtlarından biri de gökleri ve yeri yaratması, dillerinizin ve renklerinizin farklı olmasıdır". er-Rûm 30/22.

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> "Kur'an'ı rahmân öğretti. İnsanı O yarattı. Ona anlama ve anlatmayı öğretti". er-Rahmân 55/1-4.

<sup>&</sup>lt;sup>300</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/374; Koloğlu, Cübbâîler'in Kelâm Sistemi, 304.

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> Topaloğlu, "Esmâ-i Hüsnâ", 11/411.

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup> Aruçi, el-Esmâ ve's-Sıfât Adlı Eser.

Topaloğlu, "Esmâ-i Hüsnâ", 11/411.

<sup>304</sup> Gazzâlî, el-Makṣadü'l-esnâ.

Saffâr'ın rivayet ettiği 178 ismi, muhtevasına göre yorumladığı kelâm konularını dikkate alarak sistematik kelâm konularına göre sıraladık. Saffâr isimlerin birden fazla mana ile ilişkili olması sebebiyle bir isimde birçok farklı kelâmî yorumda bulunmuştur. Dolayısıyla üçüncü bölümde bir isme birden çok konu başlığında yer verildiği görülebilecektir. 305

Tasnif türleri teknik, muhteva ve taalluk bakımından olmak üzere üç gruba ayrılmaktadır. Teknik tasnif türlerinden biri, fazla tercih edilmeyen alfabetik tasniftir.306 Bu tasnif metoduna Abdülkāhir el-Bağdâdî'nin uygulaması örnek gösterilebilir. Saffâr da izaha çalıştığı 176 ilâhî ismi, alfabetik olarak sıralamaktadır. 307 Hanefî fakihlerden Kureşî de Kur'ân'dan tahriç edilen 313 ismi aynı usûlle sıralamıştır. 308

Esmâ-i hüsnâ sekil bakımından isim (ism-i fâil ve ism-i mef'ûl), mastar, sıfat, zarf, terkip, fiil sîgalarından biri veya zamir olabilir. Bu kelimelerin lugat açısından hangi kipte olduğuna göre tasnif etmek de teknik tasnif türlerindendir. Abdülkāhir el-Bağdâdî, esmâ-i hüsnâyı sarf ve nahiv açısından türlerine göre de tasnif etmiştir. Aynı zamanda Ebû Hanîfe'den itibaren Allah'ın zâtına nispet edilen kavramların isim ve sıfat seklinde tasnife tâbi tutulduğu, konunun Eş'arî ve Mâtürîdî'de daha açık bir şekilde ele alındığı bilinmektedir.

Esmâ-i hüsnâ ile ilgilenen âlimlerin hepsinin lafza-i celâlin diğer isimlerden farklı olduğu konusunda müttefiktir. Zira Allah'a nispet edilen diğer isimlerin tamamının belli bir kökten türediği ve belirli bir manayı ifade ettiği kabul edilir. Oysa Allah isminin herhangi bir kökten türemiş olup olmadığı tartışmalıdır. Allah isminin müştak olduğunu düşünenler olduğu gibi câmid yani türememiş olduğunu savunanlar da bulunmaktadır. $^{309}$  Bazı selef âlimleri, Allah isminin müştak olduğunu düşünmektedir. Saffâr, bu düşün-

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/455-464.

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> Topaloğlu, "Esmâ-i Hüsnâ", 11/411.

Brodersen, "İçindekiler".

Kureşî, el-Cevâhirü'l-mudıyye, 1/12-13.

Topaloğlu, "Esmâ-i Hüsnâ", 11/411.

cede olan selef-i sâlihîn âlimleri arasında Hz. Ali ve İbn Abbâs'ı saymaktadır. Alfatza-i celâlin müştak olduğunu düşünenlerin görüşleri dikkate alındığında, bu ismin kökenine dair otuza yakın ihtimal söz konusu olmaktadır. Saffâr, bu görüşü savunanlara atfen lafza-i celâlin kökenine dair üç ihtimalden söz etmektedir. Müştak olduğunu düşünenlerden bazılarına göre Allah ismi "el-İlâhe" yani "الإها أله - ياله " fiilinden türemiştir ve "ibadet" anlamı taşır. Saffâr, ibn Abbâs'ın bu görüşte olduğunu ifade eder. Onlara göre yüce ma'bûd, 'Allah' diye isimlendirilir. Zira O, ma'bûd yanı ibadet edilendir. Diğer görüşe göre ise "وله ـ يوله - وله" kökünden türemiştir. Bu şekilde düşünenlere göre lafza-i celâl, "yarattıklarını hikmeti ile hayrete düşüren" anlamındadır. Diğer bir görüşe göre ise "batın" yanı "gizlenmek ve duyu idrakinin ötesinde olmak" Allah isminin manasıdır. 312

ilk dönem âlimlerinden bazılarının "Allah ismi türemiştir" demekten çekindiklerini belirten Saffâr bu âlimlere Ebû Amr b. Alâ, meşhur dilcilerden Halil b. Ahmet, Sîbeveyhi, Ferrâ (öl. 207/821)<sup>313</sup> ve Kisâî'yi (öl. 189/805)<sup>314</sup> örnek vermektedir. Aynı zamanda o, bu âlimlerin Allah isminin başındaki "el" takısının marifelik için getirilmiş lam-ı târif olduğunu kabul etmediklerini de dile getirmektedir. Bu âlimlere göre Allah ismi 'alem yani özel isimdir. <sup>315</sup> Aynı bilgiyi Fahreddin er-Razî konuya dair *Levâmi'u'l-beyyinât fi şerhi esmâ'illâh ve'ş*-şıfât adlı eserinde Halil b. Ahmet ve Sîbeveyhi'ye nispetle aktarmaktadır. <sup>316</sup>

<sup>310</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/381.

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> Bekir Topaloğlu, "Allah", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 2/471.

<sup>312</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/381.

Arap dili ve Tefsir âlimidir. Ayrıntılı bilgi için bk. Zülfikar Tüccar, "Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 12/406.

Yedi kıraat imamlarından biri ve Nahiv âlimidir. Ayrıntılı bilgi için bk. Tayyar Altınkulaç, "Kisâî, Ali b. Hamza", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002).

<sup>315</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/381.

Fahreddin er-Râzî, Levâmi'u'l-beyyinât fî şerḥi esmâ'illâh ve'ṣ-ṣifât (Matbâtü'ṣ-Şere-fiyye, 1323), 91-92.

Saffâr, Ferrâ ve Kisâî'den naklen 'alemden kastedilenin, kişinin veya bir şeyin kendisi ile bilindiği isim' olduğunu belirtir. Yani 'alem/özel isim denildiğinde Zeyd ve Amr'ın özel ismi gibi anlaşılmamalıdır. Zira bu isimler mananın hakikatini taşımaz. Oysa Allah ismi ezelî olarak sabittir. 317 Saffâr, Ebû Hanîfe'nin Allah isminin müştak olmadığını düşündüğünü de aktarır. Ebû Hanîfe'ye göre Allah'ın diğer isimleri müştaktır. Ancak bu iştikak sınırlandırma içerir. Örneğin Allah'ın er-Raḥmân isminin rahmetten müştak olması bu mana ile sınırlandırıldığı anlamına gelmektedir. Bu isim rahmet kökünden türediği için rahmet kelimesinin haricinde bir mana taşıyamaz. Aynı şekilde Rab ismi de rububiyet manası ile sınırlandırılmıştır ve başka manaya gelmez. Dolayısıyla Allah isminin müştak olması demek bir mana ile sınırlandırılması anlamına gelmektedir. Bu ise Ebû Hanîfe'ye göre mümkün değildir. Zira Allah'ın bütün isimleri bu isme atfedilmiştir. Saffâr, bu görüşünü desteklemek için "En güzel isimler Allah'ındır" âyetini zikretmektedir. 318 Dolayısıyla ona göre Allah ismi en büyük isimdir yani ism-i Âzam'dır. Ayrıca Saffâr, diğer ilâhî isimlerin aksine Allah isminin iman konusunda bir hususiyet taşıdığını ifade eder. Bu görüşünü şöyle temellendirir: Hadislerde rivayet edildiği gibi "La ilahe illallah" kelime-i tevhidi, Allah lafzı üzerine bina edilmiştir ve "Allahtan başka ilah yoktur" diyen kişinin iman etmiş olacağını ilan edilmiştir. Bu husus, resulullatan günümüze kadar ulaşmış ve bilinmektedir. Dolayısı ile Allah isminin, iman ile doğrudan bağlantısı bulunmaktadır. 319 Tefsirü'l-esmâ adlı eserinde konuyu ele alan Zeccâc da Allah lafza-i celâlinin müştak olmadığını savunmaktadır.320 Konu ile ilgili olarak Mâtürîdî'nin Kitâbü't-Tevhîd, Ebû-l-Muin en-Nesefî'nin Tebsiratü'l-edille, Sabûnî'nin el-Bidaye isimli eserinde herhangi bir bilgi tespit edilememiştir.

İlâhi isimlerin muhtevasına dayanılarak yapılan tasnif türlerinden bir diğeri ve en meşhuru ise subûtî, selbî ve haberî isimler şeklindeki tasniftir. Bu tasnife göre el-Mevcûd, el-Ferd ve el-Vâḥid gibi isimler subûtî isimler arasında yer alırken el-Ḥay, el-'Âlim, es-Semî', el-Başîr, el-Ṭādir ve el-Mütekellim gibi isimler Allah'ın şanına yakışmayacak manaları O'ndan nefyeden

<sup>317</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/382.

<sup>318</sup> el-A'râf 7/180.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/372-373.

Zeccâc, Tefsîru esmâ, 25-26.

isimler arasında yer alır. Ebû Bekr İbnü'l Arabî (öl. 543/1148) el-Emedü'l-aksâ adlı eserinde Allah'ın selbî/tenzihî isimlerinden otuz üç tanesini sıralamış ve izah etmeye çalışmıştır. 321 Dolayısıyla onun bu eseri ilâhî isimlerin muhtevasının esas alındığı tasnif türüne örnek olarak gösterilebilir. Naslarda Allah'a nispet edilen yed, vech ve nüzûl gibi lafızlar ise haberî sıfatlar kategorisinde düşünülmüştür.

Esmâ-i hüsnânın telif edildiği ilk eserlerlerden el-Minhâc'ın müellifi olan Ebû Abdullâh el-Halîmî (öl. 403/1012), esmâ-i hüsnânın kitap, sünnet ve icmâ ile sabit olduğunu belirterek esmâyı akaid içeriğine göre beş gruba ayırmıştır. 322 Bu da muhteva bakımından tasnif türünün bir örneği sayılmaktadır. Nitekim Halîmî'nin bu tasnifi ilâhî isimlerin vacib, müstahîl ve caiz olduğunu söylemekten farklı değildir. Ona göre el-Evvel, el-Âhir ve el-Bâkī gibi isimler Allah'ın kadîm varlığını ispat eden isimlerdir ve ilk grupta yer alırlar. 323 el-Kâfî ve el-'Alî gibi isimler ise Allah'ın vahdâniyyetini ispat eden isimlerdir ve ikinci gruptadırlar. 324 O; el-Hay, el-'Âlim, el-Kādir ve el-Hâlık gibi isimleri âlemin yaratılışını ispat eden isimler olarak üçüncü grupta saymaktadır. 325 Dördüncüsünde el-Eḥad, el-'Azîm ve el-'Azîz gibi Allah'tan yaratılmışlara benzemeyi (teşbih) nefyeden isimleri saymaktadır. 326 Beşinci ve son grupta ise bütün kâinatın yaratıcısı ve idare edicisi olduğunu ortaya koyan el-Müdebbir, el-Kayyûm, er-Rahmân ve er-Rahîm gibi isimleri sıralamaktadır. O, bu sınıflandırması ile tabiatın Allah'tan bağımsız şekilde kendi varlığını idame ettirdiği iddiasında bulunan tabiatçıları ve filozofları tenkit etmek amacındadır.327

Taalluk bakımından ilâhî isimler, taalluku olan ve olmayan şeklinde ikiye ayrılmaktadır. Taalluku olmayan ilâhî isimler yalnızca Allah'ı niteleyen

Ebû Bekr İbnü'l Arabî, el-Emedü'l-aksâ fî ma<sup>c</sup>rifeti'l-esmâ'i'l-hüsnâ, thk. Abdullah et-Tevrati (Beyrut: Darü'l-Hadisi'l-Kettaniyye, 2015), 1/259-515.

Ebû Abdullah el-Halîmî, el-Minhâc fî şu'abi'l-îmân, nşr. Hilmî M. Fûde (Beyrut: Dâru'l-Fikir, 1399), 1/187.

<sup>323</sup> Halîmî, el-Minhâc, 1/188-189.

<sup>324</sup> Halîmî, el-Minhâc, 1/189-190.

Halîmî, el-Minhâc, 1/190-195.

Halîmî, el-Minhâc, 1/195-200.

Halîmî, el-Minhâc, 1/200-208.

ve O'na has isimlerdir. Bunların O'ndan başkasına nispeti uygun değildir. Saffâr Telhîşü'l-edille'de ayrı bir kategori olarak yer vermese de 178 isimden el-Hâkim, el-Hakem, el-Halîm, es-Seyyid, er-Rahîm, eż-Żârr isimlerinin Allah'tan başkasına nispetinin uygun olmadığını ifade eder ve gerekçesini açıklar.328 Ayrıca bu grupta şey, mevcûd ve zât gibi kavramlarda bulunmaktadır. Diğer isimler ise Allah'ın yarattıkları üzerindeki etkisini ifade eden isimlerdir.329

Günümüze ulaşan müstakil esmâ-i hüsnâ eserlerinin ilki olan Tefsîru esmâ'illâhi'l-hüsnâ adlı eserin müellifi lugat ve nahiv âlimi Ebû İshak ez-Zeccâc ise ilâhi isimleri Tirmizî'deki rivayet sırasına göre sıralamaktadır. 330 Aynı şekilde Gazzâlî'de Tirmizî sırasına göre isimleri izaha çalışmaktadır. 331 Dolayısıyla onların Tirmizî rivayetine riayet etmeleri ve bu sıraya uymalarının da bir tasnif metodu olduğu düşünülebilir.

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/372-373.

<sup>&</sup>lt;sup>329</sup> Topaloğlu, "Esmâ-i Hüsnâ", 11/412.

Zeccâc, Tefsîru esmâ, 67-69; Yıldız, "Ebû İshâk ez-Zeccâc'ın Esmâ-i Hüsnâ ve Besmele Hakkında İki Eseri", 42.

<sup>331</sup> Gazzâlî, el-Makṣadü'l-esnâ.

Tablo 5. Saffâr'ın İzahına Yer Verdiği Esmâ-i Hüsnanın Listesi

| No. | Tirmizî<br>Rivayeti | İbn Mâce<br>Rivayeti | Saffâr'ın Açıkladığı<br>Esmâ <sup>332</sup> | Tevkīfîlik Delili <sup>333</sup>                                            | Kelâmî Yorumu <sup>334</sup>                             | Öne Çıkan Unsur                                                                             |
|-----|---------------------|----------------------|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1   | Allah               | Allah                | Allah (الله)                                | el-Mâide 5/76                                                               | Allah'ın birliği                                         | Çok tanrılı inançların reddi                                                                |
| 2   |                     |                      | İlah (الإله)                                | Âyette geçmektedir; <i>Telhîşü'l-edille</i> 'de zikredilmez. <sup>335</sup> | -                                                        | Allah ismi ile aynı grupta                                                                  |
| 3   |                     |                      | Hüve (هو)                                   | Âyet ve hadis                                                               | Allah'ın birliği                                         | Hüve'nin esmâdan olup olmadığına dair tartışma                                              |
| 4   |                     | el-Eḥad              | el-Eḥad (الأحد)                             | el-İhlâs 112/1                                                              | -                                                        | Sadece ismin izahı                                                                          |
| 5   | el-Evvel            | el-Evvel             | el-Evvel (الأول)                            | Âl-i İmrân 3/96                                                             | Allah'ın kadîmliği                                       | Zaman ve mekân bakımından Allah'tan önce bir<br>şey var mıdır?                              |
| 6   | el-Âḫir             | el-Âḫir              | el-Âḫir (الأخر)                             | Hadis                                                                       | Allah'ın ezelîliği                                       | Zaman ve mekân bakımından Allah'tan sonra bir şey var mıdır?                                |
| 7   | el-Bedî'            |                      | el-Bedî' (البديع)                           | el-Ahkâf 46/9                                                               | Allah'ın birliği<br>Yoktan var etme                      | Çok tanrılı inançların reddi                                                                |
| 8   | el-Berr             |                      | el-Berr (البر)                              | et-Tûr 52/28                                                                | -                                                        | Sadece ismin izahı                                                                          |
| 9   |                     | el-Bârr              | el-Bârr (البار)                             | Âyet ve hadis                                                               | -                                                        | el-Berr ismi ile aynı grupta                                                                |
| 10  | el-Bârî'            | el-Bârî'             | el-Bârî' (البارئ)                           | Hadis                                                                       | Yoktan var etme                                          | Sadece ismin izahı                                                                          |
| 11  | el-Bâsiț            | el-Bâsiț             | el-Bâsiṭ (الباسط)                           | el-Bakara 2/245                                                             | Allah rızkı, kulunun ıslahı için<br>çoğaltır mı?         | İnsan rızkı kendinden bilmemeli ve şükretmelidir.                                           |
| 12  | el-Başîr            | el-Başîr             | el-Başîr (البصير)                           | el-Bakara 2/7                                                               | Allah kulların fiillerini ezelî bir<br>şekilde bilir mi? | Mu'tezile'nin "insanın fiillerini Allah ezelî bir şe-<br>kilde bilmez" görüşünün eleştirisi |
| 13  | el-Bâțın            | el-Bâțın             | el-Bâṭın (الباطن)                           | el-Hadîd 57/3                                                               | -                                                        | Sadece ismin izahı                                                                          |
| 14  | eẓ-Ṭâhir            | eẓ-Ṭâhir             | ez-Zâhir (الظاهر)                           | el-Hadîd 57/3                                                               | -                                                        | -                                                                                           |
| 15  | el-Bâʻi <u>s</u>    | el-Bâʻi <u>s</u>     | el-Bâ'i <u>s</u> (الباعث)                   | en-Nahl 16/36                                                               | Peygamber gönderilmesi                                   | Allah'ın her ümmete hidayet için peygamber göndermesi                                       |

Angelika Brodersen tarafından yapılan tahkikin içindekiler bölümünde verilen esmâ-i hüsnâ listesi 173 isim içermektedir. ez-Zâhir, el-Ḥallâk ve Zū'l-me'âric isimleri bu listede yer almasa da konu içerisinde yer verilmiştir. Bu şekilde alfabetik olarak sıralanan esmâ-i hüsnâ sayısı 176'ya ulaşmıştır. Esmâ-i hüsnâ bölümü haricinde yer verilen el-Kadîm ve el-Mütekellim isimleri de sayıya dâhil edildiğinde toplam rivayet edilen isim sayısı 178'e ulaşır. krş. Brodersen, "İçindekiler", 1.

<sup>333</sup> Saffâr'ın Belirttiği Tevkīfîlik Delili.

<sup>&</sup>lt;sup>334</sup> Saffâr'ın Kelâmî Yorumu.

<sup>335</sup> İlâh ismi Kur'ân-ı Kerîm'de 147 yerde geçmektedir. Örneğin " هُوَ اللَّهُ وَاحِدٌ " İbrâhîm 14/52.

| 16 | el-Bâķī   | el-Bâķī   | el-Bâķī (الْباقى)  | Âyette geçmektedir; <i>Tellıı̂sü'l-edille'de</i> zikredilmez. <sup>336</sup> | Allah'ın bâkī, kadîm ve ezelî ol-                                                                                                           | Kabî'nin el-Bâkī isminin bekâ kökünden müştak ol-                                                                                                   |
|----|-----------|-----------|--------------------|------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 16 | еі-вақі   | el-paķī   | وا-рақі (الباقي)   | Ayette geçmektedir; 1einişu i-eaule de zikredilmez                           | duğu                                                                                                                                        | madığına dair görüşü ile Revâfız fırkasının eleştirilmesi.  Kālânisî, Ebû Saîd el-Kattân ve Ebü'l-Hasan el-<br>Eş'arînin isabetli bulunan görüşleri |
| 17 | et-Tevvāb | et-Tevvāb | et-Tevvāb (التواب) | el-Bakara 2/54                                                               | Tövbenin kabul olması için gereken şartlar nelerdir? Ölmek üzere olan kimsenin tövbesi kabul olur mu? Allah tövbeyi kabul etmeye mecbur mu? | Mu'tezile'nin "günah işleyeme imkânı kalmayan<br>kişinin tövbesi kabul değildir" görüşünün naslara<br>ek şart ihdas etmek olduğunun izahı           |
| 18 | el-Cāmi'  | el-Cāmi'  | el-Cāmi' (الجامع)  | en-Nûr 24/62                                                                 | Bütün mahlukatın kıyamet günü toplanması                                                                                                    | Sadece ismin izahı                                                                                                                                  |
| 19 |           | el-Cemîl  | el-Cemîl (الجميل)  | Hadis                                                                        | Allah'a yüz nispeti kastıyla el-<br>Cemîl isminin O'na atfı uygun<br>mu?                                                                    | Müşebbihe'nin hadis te'viline eleştiri                                                                                                              |
| 20 | el-Celîl  | el-Celîl  | el-Celîl (الجليل)  | er- Rahmân 55/78                                                             | -                                                                                                                                           | Sadece ismin izahı                                                                                                                                  |
| 21 | el-Cebbâr | el-Cebbâr | el-Cebbâr (الجبار) | Hadis                                                                        | el-Cebbâr ismi Allah için zem<br>(eleştiri) anlamı taşır mı?                                                                                | Bu ismin Allah hariç zem anlamı taşıdığının beyanı, Cebriyye'nin eleştirilirmesi                                                                    |
| 22 |           |           | el-Cevâd (الجواد)  | eş-Şûrâ 42/27                                                                | Câ'il kelimesinin Allah'a nispeti<br>ve Ümmet O'na nispet etmiyor<br>tespiti                                                                | Allah'ın dilediğine ihsan edip dilediğine vermeme-<br>sinde cebir söz konusu olmadığının izahı                                                      |
| 23 | el-Ḥasîb  |           | el-Ḥasîb (الحسيب)  | el-İsrâ 18/14                                                                | Mümin ve kâfirin hesabı                                                                                                                     | Hesap gününü kabul etmeyen fırkaya reddiye ve<br>hesabın nasıl olacağının izahı                                                                     |
| 24 |           | el-Ḥâfiẓ  | el-Ḥâfiẓ (الحافظ)  | er-Ra'd 13/11                                                                | -                                                                                                                                           | Sadece ismin izahı                                                                                                                                  |
| 25 | el-Ḥafîẓ  |           | el-Ḥafîẓ (الحفيظ)  | er-Ra'd 13/11                                                                | -                                                                                                                                           | el-Ḥâfiẓ ismi ile aynı grupta                                                                                                                       |
| 26 | el-Ḥaķ    | el-Ḥaķ    | el-Ḥaḳ (الحق)      | el-Fussilet 41/25                                                            | -                                                                                                                                           | Sadece ismin izahı                                                                                                                                  |
| 27 | el-Ḥamîd  |           | el-Ḥamîd (الحميد)  | ez-Zümer 39/71-75                                                            | Allah'ın kelâmının ezelîliği                                                                                                                | Medih kavramının Hamd isminin kapsamında olduğu                                                                                                     |
| 28 | el-Ḥakîm  | el-Ḥakîm  | el-Ḥakîm (الحكيم)  | el-Hûd 11/1                                                                  | Felsefecilerle yönelik eleştiri                                                                                                             | -                                                                                                                                                   |
| 29 |           |           | el-Ḥâkim (الحاكم)  | Müştak                                                                       | Allah'tan başkası el-Ḥâkim ola-<br>rak isimlendirilir mi?                                                                                   | Sadece ismin izahı                                                                                                                                  |

a³³ el-Bâķī ismi Kur'ân-ı Kerîm'de iki âyette Allah'a nispet edilmektedir. Örneğin "وَاللّٰهُ خَيْرٌ وَ اَبْغَى " Tâhâ 20/73.

|    | 1 1         |          | 1 1 ( 2 10)                           |                                                                     | . 11 1 2 1 1 1 1 1 1             |                                                      |
|----|-------------|----------|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|----------------------------------|------------------------------------------------------|
| 30 | el-Ḥakem    |          | el-Ḥakem (الحكم)                      | en-Nisâ 4/35                                                        | Allah'tan başkası el-Ḥakem ola-  | -                                                    |
|    |             |          |                                       |                                                                     | rak isimlendirilir mi?           |                                                      |
| 31 | el-Ḥalîm    | el-Ḥalîm | el-Ḥalîm (الحليم)                     | el-Hûd 11/75                                                        | Allah âsiye tövbesi için mühlet  | Mu'tezile'ye aslah anlayışlarından ötürü reddiye     |
|    |             |          |                                       |                                                                     | vermek zorunda mı?               |                                                      |
| 32 |             |          | el-Hannân (الحنان)                    | el-Meryem 19/13                                                     | _                                | Sadece ismin izahı                                   |
| 34 |             |          |                                       |                                                                     | -                                |                                                      |
| 33 | el-Ḥay      | el-Ḥay   | el-Ḥay (الحي)                         | el-Bakara 2/49                                                      | -                                | Sadece ismin izahı                                   |
|    |             |          |                                       |                                                                     |                                  |                                                      |
| 34 | el-Ḫabîr    | el-Ḥabîr | el-Ḫabîr (الخبير)                     | Âyette geçmektedir ancak <i>Telhı̂şü'l-edille'de</i> zikredilme-    | -                                | Sadece ismin izahı                                   |
|    |             |          | 1 15 ( u t)                           | miştir. <sup>337</sup>                                              |                                  |                                                      |
| 35 | el-Ḫâfiż    | el-Ḫâfiż | el-Ḫâfiż (الخافض)                     | Hadis                                                               | -                                | Sadece ismin izahı                                   |
| 36 | el-Hâlıķ    | el-Ḫâlıķ | el-Ḫâlıḳ (الخالق)                     | et-Talâk 65/12                                                      | Allah'ın sıfatlarının taksimi    | Mu'tezile'den bir grup, Ahmet b.Hâbıt ve Eş'ariyye   |
|    |             |          |                                       |                                                                     | Tekvin ve mükevven aynı mı?      | düşüncesine eleştiri                                 |
|    |             |          |                                       |                                                                     | Âlemi birçok tanrının beraber    |                                                      |
|    |             |          |                                       |                                                                     | yaratmış olmasından söz edile-   |                                                      |
|    |             |          |                                       |                                                                     | bilir mi?                        |                                                      |
| 37 |             |          | el-Ḫallâḳ (الخلاق)                    | Müştak                                                              | -                                | Sadece ismin izahı                                   |
| 38 |             |          | ed-Dâ'î (الداعي)                      | el-Yûnus 10/25                                                      | Bir hidayet vesilesi olarak Pey- | ed-Dâ'î ismin el-Hâdî ismi ile aynı anlamda olduğu   |
|    |             |          |                                       |                                                                     | gamber                           | ile Hz. Peygamber'in insanları Allah'a davet eden    |
|    |             |          |                                       |                                                                     |                                  | bir hidayet vesilesi olduğunun beyanı                |
| 39 |             | ed-Dâ'im | ed-Dâ'im (الدائم)                     | el-Hûd 11/107                                                       | Cennet ve Cehennem ehlinin       | Mu'tezile'den Ka'bî ve Allâf'ın görüşlerine eleştiri |
|    |             |          |                                       |                                                                     | durumu,                          |                                                      |
|    |             |          |                                       |                                                                     | Allah'a sükûn ve hareket nispe-  |                                                      |
|    |             |          |                                       |                                                                     | tinin reddi,                     |                                                      |
|    |             |          |                                       |                                                                     | Âhirette hareket ve sükûnun      |                                                      |
|    |             |          |                                       |                                                                     | nasıllığı                        |                                                      |
| 40 |             |          | ed-Deyyân (الديان)                    | Ümmet kullanımı delil olarak belirtilir.                            | -                                | Sadece ismin izahı                                   |
|    |             |          |                                       |                                                                     |                                  |                                                      |
| 41 |             |          | e <u>z</u> -Zâkir (الذاكر)            | el-Bakara 2/40-47-122                                               | -                                | Sadece ismin izahı                                   |
| 42 |             |          | Zū'l-Fażl (ذو الفضل)                  | Hadis                                                               | -                                | Sadece ismin izahı                                   |
| 43 | Zū'l-Celâli |          | Zü'l-celâli ve'l-ikrâm                | Âyette geçmektedir; Telhîşü'l-edille'de zikredilmez. <sup>338</sup> | -                                | Sadece ismin izahı                                   |
|    | ve'l-'İkrâm |          | (ذو الجلال و الإكرام)                 |                                                                     |                                  |                                                      |
|    |             |          |                                       |                                                                     |                                  |                                                      |
|    | •           | •        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | •                                                                   | •                                |                                                      |

el-Habîr ismi Kur'ân-ı Kerîm'de kırk dört âyette Allah'a nispet edilmektedir. Örneğin "وَاللّٰهُ بِمَا تُعْمَٰلُونَ خَبِيرٌ " el-Bakara 2/234.

عند من من المنطق عند المنطق عند المنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنطق والمنط

| 44 |           |           | Zū'l-me'âric (ذو المعارج) | Âyette geçmektedir; <i>Telhı̂şü'l-edille'de</i> zikredilmez. <sup>339</sup> | -                                                | Sadece ismin izahı                                  |
|----|-----------|-----------|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| 45 | er-Ra'ûf  | er-Ra'ûf  | er-Ra'ûf (الرؤوف)         | et-Tevbe 9/128                                                              | Bir hidayet vesilesi olarak Pey-                 | er-Ra'ûf'un âyette Hz. Peygamber'in sıfatı olarak   |
|    |           |           |                           |                                                                             | gamber                                           | geçmesinin izahı                                    |
| 46 |           | er-Rab    | er-Rab (الرب)             | Âl-i İmrân 3/146                                                            | Allah'tan başkası er-Rab olarak                  | İsimlendirme                                        |
|    |           |           |                           |                                                                             | isimlendirilir mi?                               |                                                     |
| 47 | er-Raḥmân | er-Raḥmân | er-Raḥmân (الرحمن)        | Hadis                                                                       | Allah'tan başkası er-Raḥmân                      | İsimlendirme                                        |
|    |           |           |                           |                                                                             | olarak isimlendirilir mi?                        |                                                     |
| 48 | er-Raḥîm  | er-Raḥîm  | er-Raḥîm (الرحيم)         | Hadis                                                                       | Allah'tan başkası er-Raḥîm ola-                  | İsimlendirme                                        |
|    |           |           | DA 1 (e + 1)              | 1 77 1 44 /                                                                 | rak isimlendirilir mi?                           |                                                     |
| 49 |           |           | er-Râzıķ (الرازق)         | el-Hûd 11/6                                                                 | Allah kuluna yalnızca helal rızık mı vermelidir? | Mu'tezile'nin rızık anlayışa eleştiri               |
| 50 | er-Rezzâk | er-Rezzâķ | er-Rezzâķ (الرزاق)        | Müştak                                                                      | Rızık vericinin yalnız Allah ol-                 | Rezzâk isminin yalnızca Allah'a nispet edilebilece- |
| 50 | ei-Kezzaķ | ei-kezzaķ | er-Rezzak (Gray)          | Muştak                                                                      | duğu                                             | ğinin beyanı                                        |
| 51 | er-Raķīb  |           | er-Raķīb (الرقيب)         | el-Kâf 50/18                                                                | -                                                | -                                                   |
|    |           |           | (1,3)                     | 0.000                                                                       |                                                  |                                                     |
| 52 | es-Selâm  | es-Selâm  | es-Selâm (السلام)         | en-Nûr 24/21/Hadis                                                          | -                                                | -                                                   |
| 53 | es-Semî'  | es-Semî'  | es-Semî' (السميع)         | et-Tevbe 9/6                                                                | Allah'ın duyma ve konuşması-                     | Allah'ın zâtının konuşan ve duyan olması konu-      |
|    |           |           |                           |                                                                             | nın mahiyeti nedir?                              | sunda Eş'arî ve Kālânisî'den aktarılan en sıhhatli  |
|    |           |           |                           |                                                                             |                                                  | görüşün Kālânisî'nin görüşü olduğunun beyanı        |
| 54 |           | es-Sâmî'  | es-Sâmî' (السامع)         | Müştak                                                                      | -                                                | es-Semî' ismi ile aynı grupta                       |
| 55 |           |           | es-Settâr (الستار)        | Hadis                                                                       | -                                                | Sadece ismin izahı                                  |
| 56 |           |           | es-Sâtir (الساتر)         | Müştak                                                                      | -                                                | es-Settâr ismi ile aynı grupta                      |
| 57 |           |           | es-Sebûḥ (السبوح)         | Hadis                                                                       | -                                                | Sadece ismin izahı                                  |
| 58 |           |           | es-Seyyid (السيد)         | Hadis                                                                       | Allah'tan başkası es-Seyyid ola-                 | Allah'tan başkalarının da es-Seyyid olarak isimlen- |
|    |           |           |                           |                                                                             | rak isimlendirilir mi?                           | dirilmesinin câiz olduğu                            |
| 59 | eş-Şehîd  | eş-Şehîd  | eş-Şehîd (الشهيد)         | Âl-i İmrân 3/18                                                             | -                                                | Sadece ismin izahı                                  |
| 60 |           |           | eş-Şâhid (الشاهد)         | Müştak                                                                      | -                                                | eş-Şehîd ismi ile aynı grupta                       |
| 61 | eş-Şekûr  | eş-Şekûr  | eş-Şekûr (الشكور)         | Hadis                                                                       | -                                                | Sadece ismin izahı                                  |
| 62 |           |           | eş-Şâkir (الشاكر)         | Hadis                                                                       | -                                                | eş-Şekûr ismi ile aynı grupta                       |
| 63 | eș-Șamed  | eș-Șamed  | eṣ-Ṣamed (الصمد)          | Âyette geçmektedir; <i>Tellyîşü'l-edille'de</i> zikredilmez. <sup>340</sup> | -                                                | Sadece ismin izahı                                  |
|    |           |           |                           |                                                                             |                                                  |                                                     |

<sup>339</sup> Zū'l-me'âric ismi Kur'ân-ı Kerîm'de "مِنَ اللهِ فِي الْمُعَارِجٌ " el-Meâric 70/3 âyetinde geçmektedir.

eṣ-Ṣamed ismi Kur'ân-ı Kerîm'de el-İhlâs 112/2 âyetinde; "اَللهُ الصَّمَدُ" şeklinde geçmektedir.

| 64 |          | eș-Șadıķ | eṣ-Ṣadıḳ (الصادق)  | el-Yûnus 10/93         | Allah'a şer nispet edilebilir mi?<br>Allah'a yalan nispet edilir mi?     | Allah'ın şer ve yalan ile nitelendirilemeyeceğinin<br>âyet ve hadislerle izahı                                                                                               |
|----|----------|----------|--------------------|------------------------|--------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 65 | eș-Șabûr |          | eṣ-Ṣabûr (الصبور)  | el-Enfâl 8/46          | -                                                                        | Sadece ismin izahı                                                                                                                                                           |
| 66 |          |          | eṣ-Ṣafûḥ (الصفوح)  | Manadan müştak         | -                                                                        | eş-Şafûḥ isminin günahları affetme anlamında olduğu                                                                                                                          |
| 67 | eż-Żârr  | eż-Żârr  | eż-Żârr (الضار)    | el-En'âm 6/17          | Allah'tan başkası bu isimle isimlendirilir mi?                           | İsimlendirme                                                                                                                                                                 |
| 68 |          |          | eṭ-Ṭâhir (الطاهر)  | Âyet ve hadis          | -                                                                        | Anlamına değinilmeden et-Tâhir isminin tevkifî<br>olduğuna vurgu                                                                                                             |
| 69 |          |          | eṭ-Ṭâlib (الطالب)  | Abdulmuttalip'in Şiiri | -                                                                        | Sadece ismin izahı                                                                                                                                                           |
| 70 | el-'Adl  |          | el-'Adl (العدل)    | el-Talâk 65/2          | Zulüm ve kötülüklerin kaynağı ilâhî mi yoksa insani mi?                  | Eş'arî ve Mâtürîdî'nin kader anlayışlarının aktarıl-<br>ması                                                                                                                 |
| 71 | el-'Azîz | el-'Azîz | el-'Azîz (العزيز)  | en-Nisâ 4/139          | -                                                                        | Sadece ismin izahı                                                                                                                                                           |
| 72 | el-'Alî  | el-'Alî  | el-'Alî (العلي)    | el-Kasas 28/4          | Allah her mekânda bizâtihi bu-<br>lunur mu?                              | Mu'tezile ve Neccariyye'nin "Allah her mekanda-<br>dır" görüşünün eleştirisi                                                                                                 |
| 73 |          |          | el-A'lâ (الأعلى)   | el-Aʻlâ 87/1           | Allah ve mekân                                                           | el-'Alî ismi ile aynı grupta                                                                                                                                                 |
| 74 | el-'Azîm | el-'Azîm | el-'Azîm (العظيم)  | er-Rahmân 55/29        | Allah ölçülebilir mi?<br>Allah'ın dengi yoksa neye göre<br>el-'Azîm'dir? | İsmin açıklanması ve çeşitli hadis rivayetlerinin<br>konu ile ilgili yorumu                                                                                                  |
| 75 | el-'Afüv | el-'Afüv | el-'Afüv (العفو)   | et-Tevbe 9/43          | Namazın geciktirildiğinde kı-<br>saltılması caiz midir?                  | "Namazların ilk vaktinde Allah'ın rızası, son vaktinde ise Allah'ın affı vardır." hadisinin vaktin sonuna kalan namazın kısaltılabileceği şeklindeki te'vilinin bâtıl olduğu |
| 76 |          |          | el-'Âfî (العافي)   | Müştak                 | -                                                                        | el-'Afüv ismi ile aynı grupta                                                                                                                                                |
| 77 | el-'Alîm | el-'Alîm | el-'Alîm (العليم)  | el-Hûd 11/14           | Kadîm bilgi, Allah'ın bilgisi                                            | İlmin kadîm ve hâdis olmak üzere ikiye ayrıldığı ve<br>Allah'ın ilminin kâdim olduğu                                                                                         |
| 78 |          | el-'Âlim | el-'Âlim (العالم)  | Müştak                 | -                                                                        | el-'Alîm ismi ile aynı grupta                                                                                                                                                |
| 79 |          |          | el-'Allâm (العلام) | Müştak                 | -                                                                        | el-'Âlim ismi ile aynı grupta                                                                                                                                                |
| 80 |          |          | el-Ġâfir (الغافر)  | el-Bakara 2/285        | Şirk koşan kimsenin âhiretteki<br>durumu                                 | Mu'tezile, Mürcie ve Hariciyye gibi firkaların gü-<br>nahların imana zarar verip vermeyeceğine dair gö-<br>rüşlerinin reddi                                                  |
| 81 | el-Ġafûr | el-Ġafûr | el-Ġafûr (الغفور)  | Müştak                 | Şirk ve diğer günahların farkı,<br>Günahların kısımları                  | Şirkten dönülüp tövbe edilmedikçe, hiçbir şekilde<br>bağışlanmayacak en büyük günah olduğunun izahı                                                                          |

### 86 | Esmâ-i Hüsnâya Dayanan Kelâm Anlayışı: Ebû İshak es-Saffâr Örneği

| 82 | el-Ġaffâr |           | el-Ġaffâr (الغفار)                   | Müştak                                                                               | Günahların imana zarar verip vermeyeceği meselesi | Günahların büyük ve küçük olmak üzere ikiye ay-<br>rılması                                      |
|----|-----------|-----------|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 83 | el-Ġanî   | el-Ġanî   | el-Ġanî (الغني)                      | el-Muhammed 47/38                                                                    | -                                                 | Sadece ismin izahı                                                                              |
| 84 |           |           | el-Ġâlib (الغالب)                    | el-Yûsuf 12/21                                                                       | -                                                 | Sadece ismin izahı                                                                              |
| 85 |           |           | el-Ġallâb (الغلاب)                   | Müştak                                                                               | -                                                 | Sadece ismin izahı                                                                              |
| 86 | el-Fettâḥ |           | el-Fettâḥ (الفتاح)                   | el-Fâtır 35/2                                                                        | -                                                 | Sadece ismin izahı                                                                              |
| 87 |           |           | el-Fâtiḥ (الفاتح)                    | Müştak                                                                               | -                                                 | el-Fettâh ismi ile aynı grupta                                                                  |
| 88 |           |           | Fâliķu'l-Ḥabb (الفالق الحب)          | Âyette geçmektedir; <i>Tell</i> yîşü <i>'l-edille'de</i> zikredilmez. <sup>341</sup> | -                                                 | Sadece ismin izahı                                                                              |
| 89 |           |           | (الفالق النوى) Fâliķu'n-Nevâ         | Âyette geçmektedir; <i>Telḫîṣü'l-edille'de</i> zikredilmez. <sup>342</sup>           | -                                                 | Sadece ismin izahı                                                                              |
| 90 |           |           | Fâliķu'l-İşbâḥ (الفالق)<br>(الإصباح) | Âyette geçmektedir; <i>Tellıı̂şü'l-edille'de</i> zikredilmez. <sup>343</sup>         | -                                                 | Sadece ismin izahı                                                                              |
| 91 | el-Ķādir  | el-Ķādir  | el-Ķādir (القادر)                    | et-Talâk 65/3                                                                        | Yaratma ve kudret sıfatı                          | Allâf ve Nazzâm ile Kerrâmiyye'nin Allah'ın kudret<br>sıfatı hakkındaki görüşlerinin eleştirisi |
| 92 |           |           | el-Ḥadîr (القدير)                    | el-Bakara 2/20                                                                       | Yaratma ve kudret sıfatı                          | Allah'ın zâtı ile Kādir ve ezelî olduğunun beyanı                                               |
| 93 | el-Ķavî   | el-Ķavî   | el-Kavî (القوي)                      | Âyette geçmektedir; <i>Tell</i> yîşü'l-edille'de zikredilmez.³⁴⁴                     | -                                                 | Sadece ismin izahı                                                                              |
| 94 |           | el-Ķāhir  | el-Ķāhir (القاهر)                    | el-En'âm 6/18                                                                        | -                                                 | Sadece ismin izahı                                                                              |
| 95 | el-Ķahhâr |           | el-Ķahhâr (القهار)                   | Müştak                                                                               | -                                                 | el-Ķāhir ismi ile aynı grupta                                                                   |
| 96 | el-Ķayyûm | el-Ķayyûm | el-Ķayyûm (القيوم)                   | Âyette geçmektedir; <i>Tell</i> jîşü <i>'l-edille'de</i> zikredilmez. <sup>345</sup> | -                                                 | Sadece ismin izahı                                                                              |
| 97 |           |           | el-Ķayyâm (القيام)                   | Müştak                                                                               | -                                                 | el-Ķayyûm ismi ile aynı grupta                                                                  |
| 98 |           | el-Ķāim   | el-Ķāim (القائم)                     | er-Ra'd 13/33                                                                        | Allah'a el-Kāim ismi nispet edi-<br>lebilir mi?   | Allah'ın el-Kāim olarak isimlendirilmesine dair                                                 |
| 99 | el-Ķuddûs |           | el-Kuddûs (القدوس)                   | el-Bakara 2/30                                                                       | -                                                 | el-Ķuddûs isminin açıklanması ve çeşitli rivayetle-<br>rin değerlendirilmesi                    |

<sup>341</sup> Fâliķu'l-Ḥabb ismi el-En'âm 6/95 "إنَّ اللهَ قَالِقُ الْحَبِّ وَالنَّوايَّ" şeklinde Allah'a nispet edilmektedir.

ين الله قالِقُ الْحَبِّ وَالنَّوٰىُّ" şeklinde Allah'a nispet edilmektedir.

<sup>343</sup> Fâliku'l-İsbah ismi el-En'âm 6/96 "فَالِقُ الْإِصْبَاحَّ " şeklinde Allah'a nispet edilmektedir.

al-Kavî ismi dokuz âyette Allah'a nispet edilmektedir. Örneğin "الله الله الله الله الله الله الله الموادية وي شهيد الموقاب el-Kavî ismi dokuz âyette Allah'a nispet edilmektedir. Örneğin

a45 el-Ķayyûm ismi üç âyette Allah'a nispet edilmektedir. Örneğin "اَللَّهُ لَا لِلْهَ لِلَّا لِمُوْ الْحَيُّ الْقُثُومُ" Âl-i İmrân 3/2.

| 100 | el-Ķābiż    | el-Ķābiż    | el-Ķābiż (القابض)          | el-Bakara 2/245         | -                                                                                                                                                                                                                                            | Sadece ismin izahı                                                                                    |
|-----|-------------|-------------|----------------------------|-------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 101 |             |             | Ķābilu't-Tevb (قابل التوب) | Müştak                  | -                                                                                                                                                                                                                                            | Sadece ismin izahı                                                                                    |
| 102 | el-Kebîr    |             | el-Kebîr (الكبير)          | Âyet ve hadis           | -                                                                                                                                                                                                                                            | Sadece ismin izahı                                                                                    |
| 103 |             |             | el-Kübbâr (الكبار)         | Âyet ve hadis           | -                                                                                                                                                                                                                                            | el-Kebîr ismi ile aynı grupta                                                                         |
| 104 |             |             | el-Ekber (الأكبر)          | el-Yûsuf 12/31 ve Hadis | -                                                                                                                                                                                                                                            | el-Kebîr ismi ile aynı grupta                                                                         |
| 105 | el-Kerîm    | el-Kerîm    | el-Kerîm (الكريم)          | el-Vakıa 56/77          | -                                                                                                                                                                                                                                            | Sadece ismin izahı                                                                                    |
| 106 |             | el-Kâfi     | el-Kâfi (الكافي)           | el-Ankebût 29/51        | -                                                                                                                                                                                                                                            | Sadece ismin izahı                                                                                    |
| 107 |             |             | el-Kefil (الكفيل)          | Âl-i İmrân 3/37         | -                                                                                                                                                                                                                                            | Sadece ismin izahı                                                                                    |
| 108 | el-Lațîf    | el-Lațîf    | el-Laṭîf (اللطيف)          | eş-Şûrâ 42/19           | Allah'a kullarına bol rızık ver-<br>mesi vacip midir?                                                                                                                                                                                        | Mu'tezile'nin rızık anlayışının eleştirilmesi                                                         |
| 109 | el-Mubdi'   | el-Mubdi'   | el-Mubdi' (المبدئ)         | el-Yûnus 10/4           | Allah'ın birliği                                                                                                                                                                                                                             | Tevhid ilkesine aykırı görüşleri bulunan fırkaların reddi                                             |
| 110 | el-Muʻîd    | el-Muʻîd    | el-Mu'îd (المعيد)          | el-Burûc 85/13          | Ölümden sonra yeniden di-<br>rilme ( <i>İade, Haşr</i> )                                                                                                                                                                                     | Fetret dönemindeki altı grubun ölümden sonraki<br>hayata dair görüşlerinin beyanı                     |
| 111 | el-Muḥyî    | el-Muḥyî    | el-Muḥyî (المحيى)          | Yâ-sîn 36/79            | Yaşamı yaratan kimdir?                                                                                                                                                                                                                       | Muammer b. Abbâd'ın "Allah cisimleri yarattı ci-<br>simler ise arazları yarattı" görüşünün eleştirisi |
| 112 | el-Mümît    | el-Mümît    | el-Mümît (المميت)          | Âyet                    | Ölümü yaratanın kim olduğu, düşük doğan çocuğun, mükellef olmayan çocuk ve hayvanların âhiretteki durumu, vahşi hayvanlarca yenilen veya vücuttan ayrılan uzuvların âhiretteki durumu, ivaz konusu, melek, şeytan ve cinlerin âhireti konumu | Mu'tezile ve Eş'arîlere âhiret görüşleri sebebiyle<br>eleştiri                                        |
| 113 | el-Mute'âlî | el-Mute'âlî | el-Mute'âlî (المتعالي)     | Müştak                  | -                                                                                                                                                                                                                                            | -                                                                                                     |
| 114 |             |             | el-Mevcûd (الموجود)        | en-Nûr 24/39            | -                                                                                                                                                                                                                                            | -                                                                                                     |
| 115 |             |             | el-Mûcid (الموجد)          | Manadan müştak          | Yaratma                                                                                                                                                                                                                                      | Mevcûdu ve ma'dûmu yaratanın Allah olduğu                                                             |
| 116 |             |             | el-Mu'dim (المعدم)         | Manadan müştak          | Yaratma                                                                                                                                                                                                                                      | el-Mûcid ismi ile aynı grupta                                                                         |
| 117 |             |             | el-Mutevaḥḥid (المتوحد)    | Müştak                  | -                                                                                                                                                                                                                                            | Daha önce açıklandı denilerek geçilmiştir.                                                            |
| 118 |             |             | el-Muteferrid (المتفرد)    | Manadan müştak          | -                                                                                                                                                                                                                                            | el-Mutevaḥḥid ismi ile aynı grupta                                                                    |
| 119 | el-Melik    | el-Melik    | el-Melik (الملك)           | el-Bakara 2/102         | -                                                                                                                                                                                                                                            | Sadece ismin izahı                                                                                    |

| 120 |               |             | el-Mâlik (المالك)          | Müştak           | Allah henüz var olmayan bir<br>şeyin (ma'dûm) mâliki olması<br>mümkün müdür?                                                                        | Cübbâî'nin "Allah, mevcûdun mâlikidir diyeme-<br>yiz" görüşünün reddi                               |
|-----|---------------|-------------|----------------------------|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 121 |               |             | el-Melîk (المليك)          | Müştak           | -                                                                                                                                                   | el-Mâlik ismi ile aynı grupta                                                                       |
| 122 | Mâlikü'l-mülk |             | Mâlikü'l-mülk (مالك الملك) | Müştak           | -                                                                                                                                                   | el-Mâlik ismi ile aynı grupta                                                                       |
| 123 |               | el-Mubîn    | el-Mubîn (المبين)          | el-En'âm 6/59    | -                                                                                                                                                   | Sadece ismin izahı                                                                                  |
| 124 | el-Metîn      | el-Metîn    | el-Metîn (المتين)          | ez-Zariyat 51/58 | Allah'a bu isim nispet edilebilir<br>mi?                                                                                                            | Cübbâîler'in el-Metîn ismine verdikleri anlamın<br>reddi                                            |
| 125 | el-Mecîd      | el-Mecîd    | el-Mecîd (المجيد)          | Âyet             | -                                                                                                                                                   | Sadece ismin izahı                                                                                  |
| 126 | el-Mâcid      | el-Mâcid    | el-Mâcid (الماجد)          | Müştak           | -                                                                                                                                                   | el-Mecîd ismi ile aynı grupta                                                                       |
| 127 | el-Mucîb      | el-Mucîb    | el-Mucîb (المجيب)          | el-Bakara 2/186  | Allah'ın dualara icabeti zo-<br>runlu mudur?<br>Kâfir ve fasığn duası,<br>Peygamberlerin dualarının ka-<br>bul olması onlara verilmiş<br>mûcize mi? | Mu'tezile'nin dua anlayışını eleştirilmesi                                                          |
| 128 | el-Muḥṣî      |             | el-Muḥṣî (المحصي)          | el-Cin 76/68     | Âlemde her şeyin sonlu olması,<br>Allah'ın bunları saymaya gücü-<br>nün yeteceği,<br>İlim sıfatı                                                    | Âlemin sonluluğunun izahı                                                                           |
| 129 |               |             | el-Muḥîṭ (المحيط)          | el-Bakara 2/19   | -                                                                                                                                                   | Sadece ismin izahı                                                                                  |
| 130 | el-Muṣavvir   | el-Mușavvir | el-Muşavvir (المصور)       | el-Bakara 2/260  | Allah'ın insanları nasıl şekil-<br>lendirdiği meselesi<br>Tekvin sıfatı                                                                             | Çeşitli grupları eleştirmektedir.                                                                   |
| 131 | el-Muheymin   | el-Muheymin | el-Muheymin (المهيمن)      | el-Mâide 5/48    | -                                                                                                                                                   | Sadece ismin izahı                                                                                  |
| 132 | el-Muʻiz      | el-Muʻiz    | el-Muʻiz (المعز)           | Âl-i İmrân 3/26  | -                                                                                                                                                   | Sadece ismin izahı                                                                                  |
| 133 | el-Müzill     | el-Müzill   | el-Müzill (المزل)          | Âyet             | -                                                                                                                                                   | Sadece ismin izahı                                                                                  |
| 134 | el-Muķaddim   |             | el-Mukaddim (المقدم)       | Müştak           | Allah'ın kulu haketmediği<br>hâlde dilediğini öne çıkarması                                                                                         | Allah'ın tertip üzerine davranması gerektiğine dair<br>görüş ile aslah anlayışının reddi            |
| 135 | el-Mü'aḫḫir   |             | el-Mü'aḫḫir (المأخر)       | Müştak           | Allah'ın kulu haketmediği<br>hâlde dilediğini geride bırak-<br>ması                                                                                 | el-Mükaddim ismi ile aynı grupta                                                                    |
| 136 |               |             | el-Müdebbir (المدبر)       | es-Secde 32/5    | Allah'ın tek müdebbir olduğu<br>ve âlemi düzenlemesi                                                                                                | Çok tanrılı inançların ve Kaderiyye'nin "fiillerin<br>müdebbiri insanın kendisidir" görüşünün reddi |
| 137 |               |             | el-Müdemmir (المدمر)       | el-Furkân 25/36  | -                                                                                                                                                   | Sadece ismin izahı                                                                                  |

| 138 |             |           | el-Müyessir (الميسر)       | el-Kamer 54/18,22,32,40           | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
|-----|-------------|-----------|----------------------------|-----------------------------------|--------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| 139 |             |           | el-Muġî <u>s (المغيث</u> ) | Yûsuf 12/49                       | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 140 | el-Muķît    |           | el-Muķît (المقيت)          | en-Nisâ 4/85                      | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 141 |             |           | el-Münʻim (المنعم)         | en-Nahl 16/53                     | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 142 |             |           | el-Müsemmi' (المسمع)       | el-Enfâl 8/23                     | Allah'ın duyması, Semi' olması       | Sadece ismin izahı                                     |
| 143 |             |           | el-Mûfî (الموفي)           | el-Bakara 2/40                    | -                                    | -                                                      |
| 144 |             |           | el-Muveffî (الموفّي)       | Âl-i İmrân 3/55                   | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 145 |             |           | el-Mutevâfî (المتوافي)     | en-Nûr 24/25                      | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 146 |             |           | el-Melî (الملي)            | Ümmet kullanımı delil gösterilir. | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 147 |             |           | el-Mu'âfî (المعافي)        | Hadis                             | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 148 |             |           | el-Münşî' (المنشئ)         | el-Vakıa 56/35                    | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 149 |             | el-Muʻţî  | el-Mu'ṭî (المعطي)          | Âyet ve hadis                     | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 150 |             |           | el-Mufżil (المفضل)         | Hadis                             | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 151 |             |           | el-Mubârek (المبارك)       | el-Fussilet 41/10                 | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 152 |             |           | el-Mütebârek (المتبارك)    | el-Mülk 67/1                      | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 153 |             |           | el-Mevlâ (المولى)          | Muhammed 47/11                    | Hidayet vesilesi olarak<br>Peygamber | Allah'ın Hz. Muhammed'in dostu ve koruyucusu<br>olduğu |
| 154 | el-Mâni'    | el-Mâni'  | el-Mâni' (المانع)          | Hadis                             | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 155 |             |           | el-Müste'ân (المستعان)     | Yûsuf 12/18                       | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 156 | el-Muķtedir |           | el-Muktedir (المقتدر)      | el-Kamer 54/55                    | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 157 |             |           | el-Müdrik (المدرك)         | el-En'âm 6/103                    | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 158 |             |           | el-Muhlik (المهاك)         | el-Kamer 54/51                    | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 159 |             |           | el-Meşkûr (المشكور)        | el-Kamer 45/152                   | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 160 |             |           | el-Ma'bûd (المعبود)        | el-Hac 22/77                      | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 161 |             |           | el-Maḥmûd (المحمود)        | el-İsrâ 18/111                    | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 162 | el-Mü'min   | el-Mü'min | el-Mü'min (المؤمن)         | el-Haşr 59/23                     | Mûcize                               | Peygamberin doğruluğunun mûcize ile onaylan-<br>dığı   |
| 163 |             |           | en-Naṣîr (النصير)          | er-Rûm 30/5                       | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 164 |             |           | en-Nâṣir (الناصر)          | Müştak                            | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |
| 165 | en-Nâfi'    | en-Nâfi'  | en-Nâfi' (النافع)          | Âyet ve hadis                     | -                                    | Sadece ismin izahı                                     |

## 90 | Esmâ-i Hüsnâya Dayanan Kelâm Anlayışı: Ebû İshak es-Saffâr Örneği

| 166 | en-Nûr           | en-Nûr           | en-Nûr (النور)             | en-Nûr 23/35                                                                                                                                                                                                                        | Peygamberlerin vasıfları                 | Nûr'un Hz. Muhammed'in isimlerinden biri olduğu                                                               |
|-----|------------------|------------------|----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 167 |                  | el-Vitr          | el-Vitr (الوتر)            | el-Fecr 89/3                                                                                                                                                                                                                        | -                                        | Sadece ismin izahı                                                                                            |
| 168 | el-Vâḥid         | el-Vâḥid         | el-Vâḥid (الواحد)          | Müştak                                                                                                                                                                                                                              | -                                        | Daha önce açıklandı denilerek geçilmiştir.                                                                    |
| 169 | el-Vâcid         | el-Vâcid         | el-Vâcid (الواجد)          | Hadis                                                                                                                                                                                                                               | -                                        | Sadece ismin izahı                                                                                            |
| 170 | el-Vedûd         | el-Vedûd         | el-Vedûd (الودود)          | en-Nûh 71/23                                                                                                                                                                                                                        | -                                        | Sadece ismin izahı                                                                                            |
| 171 | el-Vâri <u>s</u> | el-Vâri <u>s</u> | el-Vâri <u>s (ا</u> لوارث) | Hadis                                                                                                                                                                                                                               | -                                        | Sadece ismin izahı                                                                                            |
| 172 | el-Vâsi'         |                  | el-Vâsi' (الواسع)          | el-Gāfir 40/7                                                                                                                                                                                                                       | -                                        | Sadece ismin izahı                                                                                            |
| 173 | el-Vekîl         | el-Vekîl         | el-Vekîl (الوكيل)          | el-isrâ 17/2                                                                                                                                                                                                                        | -                                        | Sadece ismin izahı                                                                                            |
| 174 | el-Velî          | el-Velî          | el-Velî (الولي)            | el-Bakara 2/257                                                                                                                                                                                                                     | Bir hidayet vesilesi olarak<br>Peygamber | Sadece ismin izahı                                                                                            |
| 175 | el-Vehhâb        | el-Vehhâb        | el-Vehhâb (الوهاب)         | es-Sâd 38/35                                                                                                                                                                                                                        | -                                        | Sadece ismin izahı                                                                                            |
| 176 | el-Hâdî          | el-Hâdî          | el-Hâdî (الهادي)           | el-Fussilet 401/17                                                                                                                                                                                                                  | Hidayet vesilesi olarak<br>Peygamber     | Sadece ismin izahı                                                                                            |
| 177 |                  |                  | el-Mütekellim (المتكلم)    | el-Bakara 2/253                                                                                                                                                                                                                     | Allah'ın kelâm ve tekvin sıfatı          | Kelâm sıfatı çerçevesinde müstakil bir bölümde ele<br>alınmaktadır. Esmâ-i hüsnâ bölümünde yer veril-<br>mez. |
| 178 |                  | el-Ķadîm         | el-Ķadîm (القديم)          | Kadîm kavramı "üzerinden uzun zaman geçmiş olma"<br>anlamında; Yâsîn 36/39 ve el-Ahkāf 46/11 âyetlerinde<br>geçmektedir. Ancak bu âyetlerde Allah'a nispet edil-<br>mez. Kur'ân'da kıdem kelimesi Allah'a nispet edilmek-<br>tedir. | İsbât-ı Vâcib: Hudûs delili              | Eserin "âlem" bölümünde ele alınmaktadır. Esmâ-i<br>hüsnâ bölümünde yer verilmez.                             |

| Tirmizî ve İbn Mâce Rivayetinde Yer Alan Ancak Saffâr'ın Açıklamasına Yer Vermediği İlâhî İsimler |               |                    |     |  |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|--------------------|-----|--|--|--|--|--|
| 179                                                                                               |               | el-Ebed            |     |  |  |  |  |  |
| 180                                                                                               |               | el-Burḥân          |     |  |  |  |  |  |
| 181                                                                                               |               | et-Tâmm            |     |  |  |  |  |  |
| 182                                                                                               |               | Zū'l-Ķuvve         |     |  |  |  |  |  |
| 183                                                                                               | er-Reşîd      |                    |     |  |  |  |  |  |
| 184                                                                                               |               | er-Râșid           |     |  |  |  |  |  |
| 185                                                                                               | er-Râfi'      | er-Râfi'           |     |  |  |  |  |  |
| 186                                                                                               |               | eş-Şedîd           |     |  |  |  |  |  |
| 187                                                                                               |               | el-Fâtır           |     |  |  |  |  |  |
| 188                                                                                               |               | el-Ķarîb           |     |  |  |  |  |  |
| 189                                                                                               | el-Mutekebbir | el-Mutekeb-<br>bir |     |  |  |  |  |  |
| 190                                                                                               | el-Muķsıț     | el-Muķsıţ          |     |  |  |  |  |  |
| 191                                                                                               |               | el-Munîr           |     |  |  |  |  |  |
| 192                                                                                               | el-Munteķim   |                    |     |  |  |  |  |  |
| 193                                                                                               | el-Muġnî      |                    |     |  |  |  |  |  |
| 194                                                                                               | el-Vâlî       | el-Vâlî            |     |  |  |  |  |  |
| Toplam                                                                                            | 99            | 99                 | 178 |  |  |  |  |  |

## ÜÇÜNCÜ BÖLÜM

# EBÛ İSHÂK ES-SAFFÂR'IN ESMÂ-İ HÜSNÂYA DAYANAN KELÂM ANLAYIŞI

Saffâr, Telhîşü'l-edille adlı kelâm eserinde, Allah' lafza-i celâlinden 'el-Hâdî' ismine kadar alfabetik bir sıra içinde 175 esmâ-i hüsnâyı izah eder. 346 Bu isimlerin müştaklarını da belirtir. Tek başına bir kitap olabilecek genişliğe ve muhteva zenginliğe sahip olan bu kısım, 912 sayfalık eserin üçte birine karşılık gelmektedir. Saffâr, Allah'ın isim ve sıfatları ile ilgili ulûhiyet konularına ise eserinde 322 sayfalık bir kısımda yer vermektedir. 347 Buranın büyük bir bölümü, esmâ-i hüsnâ yorumundan oluşmaktadır. O, ilâhî isimlerin öncelikle dil açısından izahını yapmakta, âyet veya hadisten tevkīfîlik delillerini belirtmekte ve sonrasında esmâ hangi kelâmî konu ile ilgili ise o konuda değerlendirmelerde bulunmaktadır. Dolayısıyla onun kelâm düşüncesinin ve özellikle ulûhiyet anlayışının esmâ-i hüsnâya dayandığı düşüncesi akla gelmektedir. Bu sebeple bu bölüm Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ yorumuna ayrılmıştır. Bu kapsamda öncelikle onun yorum yöntemi belirlenecek ve daha sonra ilâhî isimler, Saffâr'ın izahları dikkate alınarak bağlantılı oldukları kelâmî konulara göre tasnif edilecektir. Tasnif sonrasında onun yorumları incelenerek kelâmî görüşlerinin esmâ-i hüsnâya dayanıp dayanmadığı araştırılacaktır.

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1-2/395-652.

<sup>347</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1-2/319-690.

#### 1. Esmâ-i Hüsna Yorum Yöntemi

Saffâr'ın esmâ-i hüsnâyı hem dilsel hem de kelâmî açıdan incelemekte ve yorumlamaktadır. 348 Onun eserinin geneline hâkim olan lugavî (semantik) istidlal yöntemi, esmâ-i hüsnâ konusu için de geçerlidir.349 Bu yöntem, Arapçanın dil mantığı ile lafız - anlam tahliline dayanan bir istidlal usûlüdür.<sup>350</sup> Saffâr'ın, semantik yöntemi seçmekte ve kullanmaktaki amacı, kelimelere ve özellikle dinî kavramlara etimolojik kökeninde bulunmayan anlamları yükleme teşebbüslerini engellemek olarak belirginleşmektedir.351 Saffâr öncelikle ilgili ismin kökenini oluşturan kelimenin dildeki vazolunduğu asıl mânayı (aslü'l-vaz') tespit etmeye çalışmaktadır. Onun dikkat ettiği temel ilke, kelimelerin vazolunduğu aslî mananın korunması gerektiğidir. Bu ilke, dili vaz' eden yani kelimelere aslî anlamını kazandıranın Allah olduğu anlayışına dayanmaktadır. Zira ona göre dilin kökeni, tevkīfîdir. Dilin kökeninin kıyâsî olduğu görüşüne onun karşı çıktığı daha önce izah edilmiştir. 352

Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ yorumunda hassasiyet gösterdiği ikinci temel ilke, isim ve sıfatın ayrı olduğunun kabul edilmesi gerektiğidir. 353 O, bu ilkesini lugavî izahlarla temellendirmektedir. Örneğin Saffâr'a göre 'âlim' dil açısından isim ve 'ilim' sözcüğü de sıfattır. Bu görüşünü "isimlerin müştak, sıfatların ise mastar olduğu yaygın görüştür" şeklinde lugat âlimlerini referans alarak belirtmektedir. Onun isim ve sıfat kavramlarının iki ayrı şey olduğu ilkesini

<sup>&</sup>lt;sup>348</sup> Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ yorum yöntemi için bk. Hümeyra Sevgülü Haciibrahimoğlu -Abdullah Demir, "Māturīdite Scholar Abū Isḥāq al-Ṣaffār's Understanding of Kalām Based on al-asmā' al-ḥusnā", ULUM 3/2 (2020), 159-199.

Saffâr'ın semantik yöntemi eserinde oldukça sık kullanmasına ilişkin bilgi daha önce onun kelâm yönteminin izah edildiği çalışmalarda belirlenmiştir. Ayrıntılı bilgi için bk. Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 475-480; Galip Türcan, "Kelamın Dil Üzerine Kurduğu İstidlal Şekli -Bâkıllânî'nin Yaklaşımı Bağlamında Bir Değerlendirme", Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 27 (2011), 130-131.

<sup>&</sup>lt;sup>350</sup> Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 475.

<sup>&</sup>lt;sup>351</sup> Saffâr'ın semantik yöntemi kullanmasına dair bk. Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 475-480.

<sup>&</sup>lt;sup>352</sup> Saffâr, *Telhişü'l-edille*, 1/374; Tevkīf ve Istılahî görüşlerin ayrıntısı için bk. Demir, Ebû İshak Zâhid es-Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 480-486.

<sup>-</sup>bk, Saffâr, Telhîsü'l "أما الصفة فإنها ليست باسم، لأن اسم العالم ليس بصفة للعالم، و إنما العلم هو صفته" edille, 1/360.

ısrarla savunmasındaki amaç, Mu'tezile'nin sıfat anlayışını reddetmektir. Allah'ın zâtı ile kāim manalar olarak anlaşılan müştak sıfatlar (hayat, ilim, irade, kudret vb.), tevhid ilkesini zedeleyeceği gerekçesi ile Mu'tezile anlayışında kabul edilmez. Zira onlar bu sıfatların Allah'a nispet edilmesi durumunda, Allah'ın zâtının haricinde başka kadîmlerin varlığının kabul edilmesi gerekeceğini (teaddüd-i kudemâ) ve bunun da tevhide aykırı olduğunu<sup>354</sup>

Saffâr'ın dikkate aldığı bir diğer ilkesi, esmâ-i hüsnânın belli bir sayı ile sınırlandıramayacağı (tahdîd) şeklindedir. Bu kapsamda o bazı hadis rivayetlerindeki Allah'ın doksan dokuz -yüzden bir eksik- ismi olduğuna dair ifadenin rakamsal anlamda bir sınırlama manasına gelmediğini düşünmektedir. Bununla ilgili rivayetler ve Saffâr'ın delilleri, önceki bölümde ayrıntılı olarak sunulmuştur.

Saffâr'ın esmâ-i hüsnâya ilişkin bir diğer yorum ilkesi, "Ne ta'tîl ne teşbih; Ne cebr ne de tefvîz/Ta'tîl anlayışı da hatalı teşbîh anlayışı da; Cebr anlayışı da hatalı tefvîz anlayışı da (لا تعطيل ولا تشبيه ولا جبر ولا تقويض) şeklindedir.355 Saffâr bu ilkeyi Ebû Hanîfe'ye atfetmektedir.356 Bu ilkeye göre Mu'tezile'nin yaptığı gibi Allah'a hiçbir sıfat nispet etmemek (ta'tîl) doğru değildir. 357 Allah'ın yaratılmışlara benzetilmesi (teşbîh) de doğru değildir. Ona göre Allah'ın isimleri ta'tîl ve teşbîhe düşülmeden yorumlanmalıdır. Örneğin o, el-Cemîl isminin açıklamasında yaratılmışlara ait bir özellik olan güzellik vasfının Allah'ın sûretine atfedilemeyeciğini ifade etmekte ve Allah'ı yaratılmışlara benzetmesi sebebiyle Müşebbihe anlayışını eleştirmektedir.358 Ayrıca o, bu ilke ile

<sup>&</sup>lt;sup>354</sup> Mu'tezile kelâmında Allah'ın sıfatları: âlim, kādir, hay, mürîd şeklindedir. bk. Kādî Abdülcebbâr, Şerhu'l-Uşûli'l-ḥamse, çev. İlyas Çelebi (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013), 1/210-214; Mu'tezile'nin zât-sıfat tartışmasına ilişkin ayrıntılı görüşleri ve çözüme kavuşturmak amacı ile ortaya attıkları ahvâl teorisi için bk. Orhan Şener Koloğlu, Cübbâîler'in Kelâm Sistemi (Ankara: İSAM Yayınları, 2017), 240-249.

bk. Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/400.

<sup>&</sup>lt;sup>356</sup> Bu söz Tahâvî akidesi şerhinde de Ebû Hanîfe'ye nispet edilmektedir. Ayrıntılı bilgi için bk. İsmâil b. İbrâhim Şeybânî, Şerhu'l 'Akīdetü't-Ṭaḥâviyye (Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l İlmiyye, 2018), 21.

Ayrıntılı bilgi için bk. Çelebi, "Sıfat", 37/102; "Müfevvida", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 31/500-501.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/429-430.

ilâhî isimlerin Cebriyye'nin anlayışında olduğu gibi insanları tamamen iradesiz bir duruma düşürecek (cebr) şekilde anlaşılmasına da irâdî fiillerin meydana gelmesinin Allah tarafından tamamen insana havale edildiği (tefvîz) şeklindeki Mu'tezilî anlayışa da karşı çıkmaktadır.

Saffâr, esmâ-i hüsnâyı sıraladığımız temel ilkeler çerçevesinde anlamaya ve açıklamaya çalışmaktadır. Bu kapsamda öncelikle ilgili ismin hangi kökten türemiş olduğunu belirlemektedir. İkinci aşamada ele alınan ilâhî ismin anlamını, dilcilerin görüşlerini de referans alarak irdelemekte ve naslardaki kullanım örneklerini dikkate alarak ismin manasını belirlemektedir. Üçüncü aşamada ise anlamını belirlediği ilâhî ismi, bağlantılı olduğunu düşündüğü inanç konusu ile irtibat kurarak kelâmî açıdan izah etmektedir.

Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ konusunu kelâmî acıdan izah etmeye calısmasındaki amaç, Ehl-i Hak olarak andığı Ehl-i Sünnet ve özelde Hanefî -Mâtürîdîler'in görüşünü ortaya koymak ve bu görüşlere muhalif diğer anlayışları reddetmektir. Ayrıca kelâm ilminin bir görevi olarak gördüğü İslâm inancına aykırı inanç ve fikirleri red ve çürütme faaliyetinde, esmâ-i hüsnâdan yararlanmak ve bu isimleri delil olarak zikretmektir. Örneğin tevhid ilkesi bağlamında ele alınan el-Ehad ve el-Vâhid gibi isimlerinde, Hıristiyanlığın en eski üç mezhebi olan Ya'kūbiyye, Nestûriyye ve Melkâiyye'yi eleştirmektedir. Aynı şekilde yaratma ile ilgili olan el-Hâlık ve el-Bedî' isimlerinde tabiatçıları, materyalistleri, düalistleri ve hulûl anlayışını benimseyenleri reddetmektedir. Müslümanlar arasında ortaya çıkan Cehmiyye, Cebriyye, Eş'arîyye ve Mu'tezile mezheplerini ise onların İslâm inancına aykırı olduğunu düşündüğü görüşleri sebebiyle yine ilâhî isimleri delil olarak kullanarak çürütmeye çalışmaktadır.

#### Bilgi ve Varlık Anlayışı 2.

Saffâr'ın eseri Telhîşü'l-edille'nin ilk konusu, bilgidir. O, burada bilginin imkânı, tanımı ve türleri konusuna değinmektedir. Bu konular, ilâhî isimlerin izahında tekrarlanmamaktadır. Esmâ-i hüsnâyı alfabetik bir düzen içerisinde açıklarken sıra el-'Âlim, el-'Alîm ve el-'Allâm gibi ilim ile ilgili isimlerine geldiğinde de tekrara düşmemek amacıyla okuyucuyu eserinin ilim kısmına yönlendirmektedir. Eserde yer alan bilgi bahsi incelendiğinde Allah'ın ilmi olan kâdim ilmi el-'Âlim, el-'Alîm ve el-'Allâm isimlerine atıf yaparak

izah ettiği görülmektedir. Esmâ-i hüsnâ içinde bu şekilde birçok örnek bulunmaktadır. Özellikle yakın anlamlı olan isimlerde "bunun manası daha önce açıklanmıştır" denilerek önceden bahsi geçmiş isme atıfta bulunulmuş yahut daha önce müstakil bir başlık altında ele alınmışsa el-'Âlim isminde olduğu oraya atıf yapılmıştır. Örneğin Saffâr, et-Tevvab isminde ismin kökeni, anlamı, delili ve kelâmî yorumuna değinmiştir. Bu sebeple onunla yakın anlamlı olan Kābilu't-Tevb isminde "bu ismin manasını daha önce açıkladık" denilerek et-Tevvāb ismine atıfta bulunmuştur. Görüldüğü üzere bazı isimlerde kelâmî yorum yapılmaması, bu konunun müstakil bir başlık altında ele alınması yahut ismin manasının daha önce yakın anlamlı isimde açıklanması ile ilgili bir durumdur ve ilgili isimde buna dikkat çekilmiştir. 359

Saffâr, Ehl-i Hakk'ın kabul ettiği bilgi türlerinin, Allah'ın bilgisi olan kadîm ilim ve yaratılmışların bilgisi olan hâdis bilgi şeklinde iki tane olduğunu ifade eder. Daha sonra bu bilgi türlerinin izahına geçer. 360 Ona göre kadîm bilgi, Allah'tan başkasında bulunması mümkün olmayan bir sıfattır. Saffâr, kadîm kelimesinin izahı için "Ay için de menziller belirledik; sonunda o, hurma salkımının (ağaçta kalan) kadîm sapı gibi olur." <sup>361</sup> ve "İnkâr edenler inananlara şöyle dediler: "Eğer bu iyi bir şey olsaydı bizi bırakıp da onlara gelmezdi!" Onunla doğru yolu bulamadıkları için 'Bu kadîm bir yalandır' demeye devam edeceklerdir." <sup>362</sup> âyetlerini kullanmaktadır. 363 Kadîm lafzı bu âyetlerden de anlaşılacağı üzere "diğerlerine kıyasla önde olmayı" mübalağalı bir şekilde ifade etmektedir. Muhdes bilgide ise yani yaratılmışlara özgü olan bilgide bundan söz edilemez. Bazı Ehl-i Sünnet kelâmcıları "Allah'ın ilmi ezelîdir" diyerek kadîmden farklı bir kavram kullanmışlardır. Saffâr, ezelî kavramının Allah'ın bilgisini ifade etmek için kullanılmasına karşı çıkmamaktadır. Nitekim onun için

Bilgi konusu için bk. Saffâr, *Telhîsü'l-edille*, 1/73-133; Ayrıca Mâtûrîdî epistemolojisi hakkında bk. Angelika Brodersen, Mâtûrîdî'nin Epistemolojisine Modern ve Geleneksel Yaklaşımlar, ed. Şaban Ali Düzgün (Ankara: OTTO, 2020), 61-72.

<sup>&</sup>lt;sup>360</sup> Saffâr, *Telhîsü'l-edille*, 1/99-100; Saffâr'ın yer verdiği diğer bilgi türleri için bk. Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 369-381.

<sup>361</sup> Yâsîn 36/39.

<sup>&</sup>lt;sup>362</sup> el-Ahkâf 46/11.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/100.

önemli olan; bu bilginin sonradan yaratılmadığının ve yalnızca Allah'a has bir bilgi olduğunun belirtilmesidir.

Saffâr, Allah'ın bilgisinin hâdis olmadığı gibi zarûrî de olmadığına dikkat çekmektedir. Aynı şekilde bu bilgi müktesep de değildir. Zira duyulara dayanmamaktadır. Oysaki zarûrî ve kesbî bilgi başka bir şeye ihtiyaç duyması bakımından acziyet ifade eder. Ancak Allah'ın böyle bir acziyetle vasıflanması mümkün değildir. Nitekim sonradan öğrenme anlamına gelen kesbî bilgi Allah'a nispet edildiğinde O'nun bilgisizliğini iddia etmek anlamına gelir ki Allah için cehâlet söz konusu olamaz. Kelâm literatüründe havâss-ı selîme (sağlam duyular) olarak ifade edilen bilgi edinme yolu Saffâr tarafından "his" olarak belirtilir. His yolu ile edinilen bilgi ona göre duyular aracılığı ile elde edildiği için muhtaçlık ifade eder. Allah böyle bir muhtaçlıktan elbette münezzehtir. Dolayısıyla Saffâr, insana özgü bilgi edinme yolları olan zârûrî, kesbî ve dolayısıyla hâdis bilgiyi Allah'tan nefyeder. 364

Meşşâî okulunun kurucusu olan filozof Ya'kūb b. İshak el-Kindî'nin (öl. 252/866) 'âlim' tanımına göre bir şeyi bilen kişiye âlim denilir ancak bu kişi için bildiği bu şeyin gizli kalması da caizdir. Bu sebeple o ve felsefecilerden bir topluluk Allah'ın âlim olduğunu inkâr etmişlerdir. Zira Allah âlim olursa onlara göre kendisinden bazı şeylerin gizli kalması anlamına gelmektedir. Allah'tan bir şeyin gizli kalması mümkün değildir. Saffâr'a göre bu görüş iki yönden batıldır. Bunlardan ilki; bu görüş "ilmin sabit olduğunu ve kaybolduğunu aynı anda iddia etmektedir". Akıllı kimse böyle bir iddiada bulunmaz. İkincisi ise bu görüş Allah'ı cehâlet sıfatı ile muttasıf kılar ki bu açık bir şekilde küfürdür.365

Kerrâmîler'den bazıları Allah'ın âlim olduğunu ancak kendi nefsinin bilgisini başka bir ilimle bildiğini iddia ederler. Saffâr, bu görüşe göre ikinci bilgi ancak üçüncü bilgi ile bilinebilir ve üçüncü bilgi ise ancak dördüncü bilgi ile bilindiğine dikkat çeker. Ona göre bu sonsuza kadar devam eder ve Alâlim olduğunu bilmemesi sonucunu doğurur. kendisinin Kerrâmîler'den bazıları ise Allah'ın kendisinin âlim olduğunu bilmediğini iddia eder. Saffâr bu görüşü iddia edenlerin küfre düştüğünü söyler. 366

<sup>364</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/100-101.

<sup>365</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/91.

<sup>366</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/91.

Saffâr, Mu'tezile'nin Allah'ın âlim olduğunu inkâr ettiğini düşünmektedir. Burada dayanağı onların el-'Âlim isminin ilim sıfatından müştak olduğunu reddetmeleridir. 367 Saffâr, ilim sıfatından arındırılmış el-'Âlim isminin Allah için mümkün olmadığını düşünmektedir. Ona göre Mu'tezile âlimleri bu görüşleri ile Allah'ı yaratılmışlarla bir tutarak "O'na benzer hiçbir şey yoktur"<sup>368</sup> âyetine aykırı davranmışlardır. Yine ona göre ilk Mu'tezîle âlimleri Allah'ın ezelî bir şekilde âlim olmadığını ancak daha sonrasında kendisi için bilgiyi yarattığını ve bu sayede âlim olduğunu düşünmektedirler. Örneğin Allah insanı yaratacağını ilim olarak bilmez ancak insanı yarattıktan sonra O kendi nefsinde bunun ilmini yaratır ve sonrasında âlim olur. Saffâr, "Allah kullarının fiillerini ezelî bir şekilde bilmez. Kul fiilli işledikten sonra bilir" şeklinde düşündükleri için bunu iddia etmek durumunda kaldıklarını ifade eder. Ona göre bu görüşlerin hepsi dalâlet ve cehalettir. Zira bu görüşle Allah'ı ezelî bir şekilde câhil kabul etmişlerdir ve bu görüş kişiyi küfre düşürmek için yeterlidir. Saffâr, bilmediği bir şeyi yaratmasının Yaratıcı için nasıl mümkün olacağını sorarak onların cehâlet içinde olduklarını belirtir. 369

Mu'tezile'ye göre ilim kavramı Allah ile yarattıkları arasında ortak bir kavram olduğu için Allah'ın bununla vasıflanması mümkün değildir. Zira "Allah âlimdir" denilirse Allah ile yarattıkları arasında bir ortaklık iddia etmiş oluruz. Onlara göre Allah'ın ilmi, cehli, kudreti yahut aczi yoktur. Bâtınîler ve filozoflar da "Allah âlim, kādir ve hay'dır denilemez. Zira bu durumda mahlukat ile O'nun arasında ortak bir vasıf verilmiş olur" şeklinde düşünmüşlerdir.370 Ayrıca Bâtıniyye, Allah için 'şeydir veya şey değildir' aynı şekilde âlim, cahil, kādir, aciz, mevcûd ve ma'dûm değil demek de uygun değildir görüşündedir. Bu görüş Bâtıniyye ile Mu'tezile arasında ortaktır. Zira onların iddiası Allah'ın ayrı bir ilim sıfatı ile muttasıf olmadığı eğer böyle bir

Bu görüşün Cübbâîlere ait olduğu ifade edilir. Nitekim Kādî'ye göre Allah'ın ilminin cehâlet veya unutma ile ilim sıfatından uzaklaştırılması mümkün değildir. O, Allah'ın ezelî bir şekilde âlim olmayıp sonradan âlim olması durumunda O'nun hâdis bir ilimle âlim olması gerekecekti, der. Bu ise ona göre yanlıştır. Ayrıntılı bilgi için bk. Kādî Abdülcebbâr, Şerhu'l-Uşûli'l-hamse, 2013, 1/258.

<sup>&</sup>lt;sup>368</sup> eş-Şûrâ 42/11.

<sup>369</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/92.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/92.

iddiada bulunulursa bunun da Allah ile yaratılmışlar arasında ortaklık meydana getireceği şeklindedir. Onlara göre bu iştirak şirktir. Bu anlayışı şöyle örneklendirirler: Siyah nasıl ayrı bir siyahlık vasfı ile vasıflanmaz ve kendisinde siyahtır. Allah da ayrı bir ilim sıfatı ile sıfatlanmak yerine kendi nefsinde âlimdir. Saffâr, Allah'ın ilim sıfatının O'nun ve yarattıkları arasında ortak olduğunu iddia etmenin mümkün olmadığını ifade eder ve "bize göre Allah âlimdir" der. Nitekim Ehl-i Sünnet Allah'ın âlim olduğu konusunda ittifak hâlindedir.371

Saffâr, Allah'ın yaratılmışlar ile ortak bir sıfata sahip olmasının mümkün olmadığı gerekçesi ile âlim olmadığını söyleyenlere, bir şeyin diğerinin misli olması için birbirlerinin yerine geçebiliyor olmaları gerektiğini belirterek cevap verir. Ona göre bu olmağı zaman misliyyet olamaz. Aynı şekilde birisi için caiz olan şey diğeri için de caiz olursa misil olmak söz konusu olur. Allah, Nuh'un (a.s) gemisi hakkında "...binecekleri benzer araçlar yaratmamız da kendileri için açık bir kanıttır."372 buyurarak misil kelimesini kullanmıştır. Ona göre âyette 'misil' denilmesinin kullanılma sebebi, Arap lugatinde develere de "kara gemisi" deniliyor olmasıdır. Yani karada bindikleri gemilerin misli, deniz için de yaratılmıştır ve denizdeki bineklere gemi denilir. Dolayısıyla Saffâr'a göre insanın bilgisi ile Allah'ın ilmi kesinlikle birbirinin misli değildir ve bu iddia edilemez. Zira Allah'ın bilgisi bütün yönlerden kemâl noktasındadır ve bütün mahlûkatı tafsilatı ile birlikte bilecek şekildedir. İnsanın bilgisi elbette ki böyle değildir.

Saffâr, "bizim görüşümüze göre Allah ilim sıfatı ile âlimdir" der. Burada Arap lugati ve Kur'ân âyetlerindeki kullanımını delil olarak zikrederek Bâtinîler'in "Allah âlim değildir" şeklindeki yaklaşımlarını reddetme gayretindedir. Bâtınîler'in kavramları Arap dilinden ve âyetlerdeki kullanımlarından uzak bir şekilde yorumlamasına karşılık olarak Saffâr, "vazolunan asıl mananın korunması gerektiği" ilkesine göre onları eleştirmiş ve Allah'ın ilim sıfatının bulunması ile âlim olarak adlandırılmasını temellendirmeye çalışmıştır. O, bu açıklamaların, Bâtıniler'e olduğu gibi Karmatîler'e de bir cevap olduğunu ifade eder.373

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/93-94.

<sup>372</sup> Yâsîn 36/42.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/94.

Saffâr, yaratılmışlara özgü olan hâdis bilgiyi "sonradan öğrenilen bilgi" olarak ifade etmektedir. Bu bilgi, zarûrî ve kesbî olarak elde edilir. Saffâr'ın muhdes bilgi konusundaki açıklamaları, Mâtürîdî'nin konuya dair izahlarına benzerdir.374

Saffâr, varlık konusunu da eserinin ilk kısmında ayrı bir başlıkta incelemektedir. Burada hudûs delili haricinde esmâ-i hüsnâ ile bağlantı kurarak herhangi bir yorumda bulunmaz; yorumlarını varlık ile ilişkili olan el-Mubdi' ve el-Bedî' gibi isimlerin izahında aktarır. Ona göre el-Mubdi' ismi "kökünden türemiştir ve "varlığın herhangi bir benzeri olmaksızın yaratılması (örneksiz yaratılma)" anlamına gelmektedir. Bu ismin delili "فَعُ يَبْدَوُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ" (0, baştan yaratır, sonra da yaratmayı tekrar eder.)"375 âyetidir. Bu âyette belirtildiği üzere el-Bedî' ismi "bir şeyi ilk kez yapma" anlamına gelir. Bu ismin izahında Saffâr, tabiatçı filozofları (ehlü't-tabâi') âlemin su, ateş, toprak ve havadan meydana geldiğini düşünmeleri sebebi ile diğer bazı tabiatçıları ise varlıkların hareket ve sükûn gibi özelliklerinin kendi tabiatlarından kaynaklandığını iddia etmelerinden dolayı eleştirmektedir. Çünkü onlar bu görüşleri ile varlığa herhangi bir dış etkinin müdahalesini ve bu varlıkları yaratmayı tercih etmiş bir yaratıcının varlığını reddetmektedirler. Saffâr'a göre el-Mubdi' ismi Allah'ın âlemi yoktan yarattığının açık bir delilidir.376

Saffâr, el-Mubdi' isminde Dehriyye'yi âlemin kıdemini iddia etmeleri ve bir grup felsefeciyi de ayaltı (süflî) âlemde gerçekleşen olayları yıldızların hareket ve etkisine bağlamaları sebebiyle eleştirir. Bu kapsamda ilâh, nefs, heyûlâ, zaman ve mekânın kadîm olduğu görüşünün batıl olduğunu da izah eder. <sup>377</sup> Ona göre el-Bedî' ismi "أبدع – يبدع – إبداعا" fiilinden türemiştir ve "öncesinde bir örneği olmayan eşyayı kudret ile yaratma (yoktan örneksiz yaratma)" anlamına gelmektedir. Saffâr buna dair, lugat âlimlerinin görüşlerine atıf yapmaktadır.378 Ona göre yeni bir şey oluşturmak anlamına gelen "kelimesinin mübtedi' yani "yeni bir şey oluşturan" anlamında Allah'a

<sup>&</sup>lt;sup>374</sup> Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 370-371.

<sup>&</sup>lt;sup>375</sup> Yûsuf 10/4.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/548.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/548.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/409.

nispet edilmesi zem (kınama, kötüleme) anlamı taşıması sebebi ile uygun değildir. Nitekim bu ifade tâbiîn ve selef-i sâlihîn âlimlerine muhalif olarak çirkin bir iş ortaya koyanlar için bid'atçi anlamında kullanılır. Saffâr bid'atin; hasene ve seyyie olarak ikiye ayrıldığını ifade eder. Ona göre '٤٤' kelimesi Allah'a nispet edilirken "Ben peygamberler arasında benzeri gelip geçmemiş biri değilim"379 âyetinde olduğu gibi "ilk (evvel)" anlamında kullanılmalıdır. 380

Saffâr'a göre el-Bedî' ismi, âlemin yaratılmasını bir ilk maddeye (heyûlâ) bağlayanların (ashâbü'l heyûlâ) görüşünü reddeden bir delildir. Zira Allah âlemi herhangi bir misali olmaksızın yoktan var etmiştir. 381 Onun el-Bedî' ve el-Mubdi' isimlerindeki çabası, âlemin hâdis olduğu ve Allah'tan başka herhangi kadîm bir varlığın bulunmadığını ispat etmektir. Bu sebeple karşıt görüşleri çürütmeye gayret ederek âlemi yaratanın kadîm, âlemin ise hâdis olduğu sonucuna temellendirmeye çalışmaktadır.

Mu'tezile'den Muammer b. Abbâd (öl. 215/830) ve ashabı Allah'ın sadece cisimleri yarattığını cisimlerin ise arazları meydana getirdiğini iddia etmektedir. el-Mubdi' isminde açıklanan bu görüşe göre üç boyutlu şeye cisim denir<sup>382</sup> ve cisimler cüzlere ayrılmayan atomlardan oluşur. Allah cisimleri yaratır ancak arazları doğrudan yaratmaz. Zira arazlar da sükûn hâli esastır. Onlarda yoktan var olma gibi bir hareket görülmez. Arazlar cisimlerin tabiatlarındaki birleşme ve ayrılmaları sonucunda ortaya çıkar. Saffâr bu görüşün batıl olduğunu ifade eder. 383 Bu görüş, meânî teorisi olarak bilinmektedir.384

el-Ahkâf 46/9.

<sup>380</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/410.

<sup>381</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/411.

<sup>&</sup>lt;sup>382</sup> Sâbûnî, "bize göre cismin iki boyutu vardır" şeklinde bazı kimselerin üç boyutlu olduğunu ifade etse de iki boyutun yeterli olduğu görüşünü benimsediklerini belirtmektedir. bk. Sâbûnî, el-Bidâye, 55-56; Saffâr ise çoğu mütekellimin iki boyutu olduğunu düşündüklerini ifade eder. Konu ile ilgili ayrıntılı görüşleri ve eleştirileri için bk. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/225-226.

<sup>383</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/549.

Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 228; Mustafa Öz, "Muammer b. Abbâd", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2005), 30/323-324.

Allah'ın mevcûd ve ma'dûm her şeyin yaratıcı olduğuna ilişkin isimler el-Melik, el-Mâlik, el-Melîk ve Mâlikü'l-mülk'tür. Bu isimler "مِكْ" kelimesinden müştaktır. Allah'ın ismi olarak el-Melik "görünür ve görünmeyen (melekût) âlemin sahibi, işlerin hâkimi, her şeyi yöneten, bilgisi haricinde herhangi bir şeyin olması mümkün olmayan" anlamlarına gelmektedir. Saffâr, bu isimler için "... يَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ ....(her canlıyı sudan yarattığımızı)"<sup>385</sup> âyetinin manasını ve lafız olarak da "على مُلْكِ سُلَيْمِنِّ "...Süleymanın hükümdarlığı...)"386 âyetini zikretmektedir. Daha önce Saffâr'ın, ilâhî isimlerin direk Allah'a nispet edilmiş âyetlerini delil getirmek yerine anlamı vurgulayan yahut Peygamberlere ve insanlara nispet edilmiş âyetleri zikretmesinin sebebinden bahsetmiştik. Allah'ın mülk kökünden türeyen isimleri bunun örnekleridir.<sup>387</sup> Melik isminin, Bakara sûresinin 102. âyetinde örneği görüldüğü üzere insanlar için kullanılması da uygun görülmüştür.

Saffâr; el-Melik, el-Mâlik, el-Melîk ve Mâlikü'l-mülk isimleri kapsamında Cübbâî'nin "Allah'a mevcûdun mâlikidir" denilmez görüşünü ve Allah'ın kudret ve kuvvetini yalnızca mevcûd olan ile sınırlayan, ismi belirtilmemiş bazı kimselerin görüşlerini eleştirir. Ona göre Ehl-i Hakk, Allah'ın kudret ve yaratmasının mevcûd ve ma'dûm olan her şeyi kapsadığını kabul etmiştir. 388 Bu isimler Allah'ın kudret sıfatı ile de ilişkilidir. Bu sebeple kudret sıfatında bu konuya yeniden değinilecektir.

<sup>&</sup>lt;sup>385</sup> el-Enbiyâ 21/30.

el-Bakara 2/102.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/589-590.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/590.

**Tablo 6.** Saffâr'ın Varlık Konusunda Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

| Esmâ Delili      | Konu     | İlgili Kelâmî Konu | Eleştirdiği Grup             |
|------------------|----------|--------------------|------------------------------|
| el-Mubdi',       | Âlem     | Âlem yaratılmış-   | Ashâbü'l heyûlâ,             |
| el-Bedî'         |          | tır.               | Ehlü't-tabâi',               |
|                  |          |                    | Dehriyye,                    |
|                  |          |                    | Bazı Felsefeciler,           |
|                  |          |                    | Nücûm ehli.                  |
|                  |          |                    | Saffâr ismini zikretmeden    |
|                  |          |                    | Ebû Bekr er-Râzî'nin beş     |
|                  |          |                    | ezelî ilke (el-kudemâü'l-    |
|                  |          |                    | hamse) anlayışını reddeder.  |
| el-Melik,        | Mevcûd   | Mevcûd ve          | Cübbâî ve Allah ma'dûmun     |
| el-Mâlik,        | ve       | ma'dûm her şeyin   | mâliki olamaz zira ma'dûm    |
| el-Melîk,        | Ma'dûm   | mâliki ve yaratı-  | şey değildir diyen kimseler. |
| el-Mâlikü'l-mülk |          | cısı Allah'tır.    |                              |
| el-Mubdi'        | Kadîm    | Allah tek kadîm    | Dehriyye,                    |
|                  | ve Hâdis | varlıktır. O'nun   | bazı Felsefeciler,           |
|                  |          | haricindeki her    | Nücûm ehli,                  |
|                  |          | şey ise hâdistir.  | Beş ezelî ilkeyi kabul eden- |
|                  |          |                    | ler.                         |
| el-Mubdi'        | Cevher   | Allah yalnızca ci- | Muammer b. Abbâd             |
|                  | ve Araz  | simleri yaratmaz   |                              |
|                  |          | arazları da doğru- |                              |
|                  |          | dan yaratır.       |                              |

#### 3. Allah İnancı

## 3.1. Allah'ın Varlığı

Saffâr, eserinde esmâ-i hüsnâyı izah ettiği kısımda isbât-ı vâcibe dair herhangi bir yorumda bulunmasa da muhakkik Angelika Brodersen tarafından "âlem" olarak başlıklandırılan bölümde âlem, şey, mevcûd ve ma'dûm gibi kavramları açıklamaktadır. Aynı zamanda kelâm literatüründe geçen ve ontolojik kavramlar olan kadîm ve hâdisi bu baslık altında izah etmekte ve isbât-ı vâcib delilleri arasında yer alan hudûs görüşüne de değinmektedir. 389 Saffâr, bu bölümde hudûs delilini açıklarken el-Kadîm ismi çerçevesinde ve Allah'ın kıdemini vurgulayarak açıklamıştır. Bu sebeple esmâ-i hüsnâ konusu cercevesinde ele alınmaktadır denilebilir.

Saffâr'a göre Allah haricindeki her şey âlem diye isimlendirilir. Âlem kelimesi Arapça açısından tekil olsa bile çoğul bir anlam taşır. O, âlemi Allah'ın varlığına ve birliğine ulaştıran delil olarak görmektedir.<sup>390</sup> Nitekim âlemin yaratılmışlığından hareketle Allah'ın varlığına ulaşmak kelâm literatüründe yaygın kullanılan bir delil niteliği taşımaktadır.

Saffâr, varlıkların kadîm ve hâdis şeklinde iki kısma ayrıldığını ifade ettikten sonra bu kavramları açıklar. 391 Ona göre kadîm kelimesi "varlığa tekaddüm eden" yani "varlığı önceleyen yahut varlığı öncesiz olan" olarak tanımlamaktadır. Allah varlığa tekaddüm edendir. O'nun başlangıcı, sonu ve gayesi yoktur. Ona göre bu sebeple kadîm kelimesi yalnızca Allah için hakiki anlamda kullanılabilmektedir. Yaratılmışlar açısından ise bu kavram yalnızca mecazi olarak kullanılabilir. Yaratılmışların bir başlangıcı olması sebebiyle kadîm, hakiki anlamda kullanılamaz. Saffâr kadîm kelimesinin manasını Ebû Hanîfe'den aktardığı; "Allah vardı ve O'nunla birlikte hiçbir şey yoktu. Her şey sonradan yaratıldı." cümlesi ile de desteklemektedir. 392

Hâdis kavramı ise "kadîmin zıttı", "başlangıcı olan" ve "yok iken ortaya çıkan" şeklinde tanımlanmaktadır. Saffâr'a göre muhdes, başlangıcı ve

<sup>389</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/191-240.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/191, Küçük ve büyük âlem tanımı ve âlem kelimesinin kapsamına giren varlıklarla ilgili bilgiler için ayrıca bk. 192-194.

<sup>&</sup>lt;sup>391</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/207.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/208-210.

var oluşunda bir gaye olan varlıktır. Aynı zamanda Saffâr'a göre hâdis varlıkların var olabilmesi için bazılarının diğerlerini öncelemesi gerekmektedir.<sup>393</sup> Örneğin evladın baba tarafından öncelenmesi bu şekildedir. Bu önceliğin de bir yerde son bulması gerektiği açıktır. Nitekim kelâmcılar birbirleri tarafından sebeplenen varlıkların sonsuza kadar gitmemesi gerektiğini ifade eder. Bu sebeplilik kadîm bir varlıkta son bulmalıdır. Saffâr da bazı varlıkların diğeri tarafından öncelenmesinin sınırlı bir vakitte ve özel bir gaye ile olduğunu ifade eder. Bu anlamda teselsülü reddetmiş olur. 394

muhdes kavramını Enbiyâ âyet ve Şuarâ sûresi 5. âyet" مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ مِنْ رَبِّهِمْ مُحْدَثِ إِلَّا اسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَّ " وَمَا يَأْتِيهِم مِّن ذِكْر مِّنَ الرَّحْمَن مُحْدَثٍ إِلَّا كَانُوا عَنْهُ مُعْرِضِينَ" kapsamında açıklamıştır. Bu âvetlerde "veni" kelimesi ile Türkce olarak ifade edilen muhdes "Kur'ân'ın âyetleri" olarak yorumlanmıştır. Saffâr, Kur'ân âyetlerinin yahut sûrelerinin birbirlerini öncelediklerine dair bir şüphe bulunmadığını ifade eder. Nitekim iki âyette de "yeni bir uyarı" şeklinde ifade edilmekte ve daha önce uyarı olarak gelmiş olan âyetlere dikkat çekmektedir.397 Zira yeni bir uyarı varsa elbette öncesinde gelen uyarıların bulunması gerekmektedir.

Saffâr, muhdes yani sonradan var olan varlıkların kendi kendilerine yahut başka bir şekilde değil, bilakis onların bir muhdis tarafından varlık âleminde var edildiklerini "câ'ilen ce'alehu (جاعلا جعله)" savunmaktadır.<sup>398</sup> Ancak elbette Mâide sûresi 116. âyette İsa Mesih'in

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/208-210.

Osman Demir, "Teselsül", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 40/536-537.

<sup>&</sup>lt;sup>395</sup> "Rab'lerinden kendilerine yeni bir öğüt (bir uyarı) gelmez ki, onlar mutlaka onu alaya alarak, kalpleri de gaflette olarak dinlemesinler. O zulmedenler gizlice şöyle konuştular: "Bu da ancak sizin gibi bir insan. Şimdi siz göz göre göre sihre mi kapılacaksınız?" el-Enbiyâ 21/2.

<sup>&</sup>quot;Rahmân'dan kendilerine gelen her yeni öğütten mutlaka yüz çevirirler." eş-Şuarâ 26/5.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/211-212.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/212-213.

dediği gibi eğer muhdes ووو تُعَلَّمُ مَا في نَفْسِي وَلَّا اَعْلَمُ مَا في نَفْسِكٌ إِنَّكَ اَنْتَ عَلَّامُ الْغُيُوبِ kendi kendine yahut başka bir yol ile var olmuş olsaydı bu durumun sonsuza kadar gitmesi gerekecekti. Bu sebeple bu görüş batıldır. Dolayısıyla ona göre her muhdesi var eden bir muhdis olduğunu belirtmek gereklidir. 400

Saffâr daha sonra ise âlemin yoktan yaratılmış olduğu görüşünü arazların muhdes yani varlıklarının bir başlangıcı olduğu öncülü ile temellendirmeye çalışır. Cevherden ayrı düşünülmesi mümkün olmayan hâdis arazlardan dolayı cevherin kendisinin de kadîm ve ezelî olması mümkün değildir. Dolayısıyla cevherin kendisi de hâdistir. Bu Saffâr'a göre cisim ve cevherlerin hâdis olmasının delilidir. O, aynı zamanda mütekellimlerin hudûs delilini cevher ve arazın ayrıntılı izahına dayanan öncüller ile Allah'ın varlığını ispat etme yolunu tercih ettiklerini belirtir. Fakat ona göre hudûs delilinin bu formu kapalı ve anlaşılması zordur. Ona göre öncelikli olarak delilin öncülleri kabul edilmeli ve ispatlanmalıdır. Yoksa bu delil etkili olmayacaktır. 401

Hudûs delilinin kabul edilmesi zor olan ve ispatlanması gereken öncülleri;

- a) Arazlar vardır.
- Arazların var olması için bir mahalle ihtiyacı vardır. b)
- c) Cisimlerin araz olmaksızın bulunması imkansızdır.

Saffâr'ın bu önermelerin ispatının zor olması ile ilgili de gerekçeleri bulunmaktadır. Örneğin arazların varlığını inkâr eden kimseler bulunmaktadır. Bunlar için arazların varlığı ispat edilmeden hudûs delilinin bir anlamı olmayacaktır. Yahut arazların bir mahalle ihtiyaç duyduğu ispatlanmalıdır zira bir grup arazların cisimlerden hariç de bulunabileceğini iddia etmektedir. 402 Bütün bu öncüllerin teker teker ispatlanması gerektiği ve bu öncüllere

<sup>&</sup>lt;sup>399</sup> "Sen benim içimde olanı bilirsin, ama ben sende olanı bilemem. Şüphesiz ki yalnızca sen gaybları hakkıyla bilensin." el-Mâide 5/116.

<sup>400</sup> Demir, "Teselsül", 40/536.

<sup>&</sup>lt;sup>401</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/214-215.

ilk defa Ebü'l-Hüzeyl el-Allâf arazların cevherden hariç bulunabileceğini düşünmektedir. İbnü'r-Râvendî ve Ebü'l-Hüseyin es-Sâlihî de bu görüşü benimsemişlerdir. Yusuf Şevki Yavuz, "Araz", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 3/340; Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/214-215.

yöneltilen itirazların cevaplanması gerektiği için Saffâr, hudûs delilini kullanışlı bulmamaktadır. Ona göre âlemdeki "غيرات (tegayyurat)" yani değişme üzerine kurulan delil en açık ve en güzel delildir. Buradan anlaşılmaktadır ki Saffâr'ın benimsediği hudûs delili cevher ve arazların ayrıntılı öncüllerinden yola çıkılarak ispatlanan formu değildir. Onun benimsediği hudûs delili âlemdeki değişim esaslı bir formudur. 403 Aslında onun Ebû Hanîfe'nin geleneğini devam ettirdiği söylenebilir. Nitekim Ebû Hanîfe de hudûs delilini "âlemdeki değişim ve dönüşümün bulunması ve her değiştirenin bir değiştiriciye muhtaç olduğu" üzerine kurgulamaktadır. 404 Ebû Hanîfe'nin kullandığı delil de hudûs delilidir ancak cevher ve arazın ayrıntılı öncüllerine dayalı bir delil formu ifade etmez. 405 Daha sonrasında da Mâtürîdî, değişim delilini kullanmaktadır.406

Hudûs delilinin bu formu âlemdeki değişimden hareketle bu değişim ve dönüşümün var olduğu bir âlemin yaratıcısız olamayacağını kanıtlamak üzere kuruludur. Sonlu bir âlemin bir başlangıcının olduğu söylenebilir. Başlangıcı olan bir âlem aynı zamanda sonludur. Dolayısıyla başlangıcı ve sonu olan bir âlemin kendiliğinden var olması yahut kadîm olması mümkün değildir.

Saffâr değişimden hareketle hudûs delilinin benimsenmesi gerektiği düşüncesini Hz. İbrahim'e dayandırmaktadır. Nitekim Hz. İbrahim âlemdeki varlıkların değişimine bakarak Allah'ın varlığına ulaşmıştır. Saffâr, Hz. İbrahim'in kullandığı "âlemdeki değişim" e dayanan hudûs delilini En'âm sûresi 83. âyette "İşte kavmine karşı İbrahim'e verdiğimiz delillerimiz.. Biz dilediğimiz kim-

Hudûs delilinin birçok formu bulunmaktadır. Diğer formları için bk. Ahmet Mekin Kandemir, Biq Banq Teorisinin Hudûs Delili Açısından Değerlendirme (Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2014), 88.

<sup>&</sup>lt;sup>404</sup> Kandemir, Biq Bang Teorisinin Hudûs Delili Açısından Değerlendirme, 91-92.

Fatma Aygün, "Allah'ın Varlığı'nı Aklen Bilmeye İlişkin Mâtürîdî'nin Hudûs Delili (Hadesü'l-A'yân Delili)", Amasya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 6 (Haziran 2016), 172-173.

Ulvi Murat Kılavuz, Kelâmda Kozmolojik Delil (İstanbul: İz Yayıncılık, 2009), 98-105.

senin derecelerini yükseltiriz. Şüphesiz ki Rabbin hüküm ve hikmet sahibidir, hakkıyla bilendir."407 Âyetinde işaret edildiği üzere ilhâm-ı rabbânî ile aldığını belirtmektedir. Dolayısıyla oına göre hudûs delilinin değişim üzerine kurulu olan formu özü itibariyle Allah'a dayanmaktadır. 408

Sonuç olarak belirtilmelidir ki Saffâr, arazların hâdis olmasına ve cevherlerden ayrı düşünülememesine dayalı olarak açıklanan temelde üç önermeye dayanan hudûs delili yerine "değişim" odaklı formunun benimsenmesi gerektiğini düşünmektedir. Nitekim o, "âlemdeki değişim" formunu en açık ve en güzel ispat yöntemi olarak görmektedir. Bu formu benimsemek ona göre söz konusu üç önermeye gelecek olan eleştirileri ispat etme ve anlaşılmasındaki zorluk durumundan kişiyi kurtaracaktır.

Saffâr, varlıkların ikili tasnifi olan kadîm ve hâdis ayrımı yapmakta ve hudûs delilinin kavramlarından olan cevher ve araz terimlerini de kullanmaktadır. O kadîm varlığın öncesiz olduğunu ve kadîm varlık tarafından hâdis varlıkların sonradan yaratıldığını ortaya koymuştur. Muhdes varlıkların ise cisim ve arazdan oluştuğunu ifade etmiştir. Onun bu ifadeleri bizi, cevher teorisini benimsediği ancak cevher verine cisim kelimesini kullanmavı tercih ettiği<sup>409</sup> ve hudûs kavramını kullandığı sonucuna vardırırsa da belirtilmelidir ki o cevher ve arazların ayrıntılı öncüllerine dayanan bir hudûs delili formunu kullanmayı tercih etmemiş ve bunu da eleştirmiştir. Dolayısıyla onun kullandığı delil formunda öncüllere dayanan bir hudûs delili anlayışından söz edilemez.410

Saffâr, Allah'ın birliği konusuna ise birden fazla esmâ-i hüsnânın izahı kapsamında değinmektedir. Allah, İlah, el-Bedî', el-Mubdi', el-Hâlık, el-

imam Eş'arî de aynı âyeti delil olarak kullanmaktadır. bk. Kandemir, *Biq Bang Teorisi* nin Hudûs Delili Açısından Değerlendirme, 88.

<sup>.</sup>el-En'âm 6/83 "وَتِلْكَ حُجَّتُنَا الْنَيْنَاهَا اِبْرِ هِيمَ عَلَى قَوْمِهٌ نَرْفَعُ دَرَجَاتِ مَنْ نَشَاءٌ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ " el-En'âm 6/83.

Eserin "âlem" bölümünde cevher kelimesini açıkladığı bölümler bulunur. bk. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/223-224. Hudûs delilini kurgularken cisim kelimesini kullanmayı tercih etmiştir.

<sup>&</sup>lt;sup>410</sup> Saffâr'ın hudûs delilini kurgulama biçimi ve Hz. İbrahim âyetleri ile ilgili verdiği örnek Eş'arî'nin Risâle fî istihsâni'l-havz adlı eserinde benzer şekilde geçmektedir. krş. Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/215; Kandemir, Big Bang Teorisinin Hudûs Delili Açısından Değerlendirme, 88.

Müdebbir, er-Rab, el-Mutevaḥḥid, el-Müteferrid, el-Vâḥid ve en-Nûr, tevhid konusunda açıklamalarda bulunduğu isimlerdir. Saffâr'ın bu yorumlarına, selbî sıfatlardan olan vahdâniyyet kapsamında değinilecektir. O, Allah'ın cevher, cisim ve arazdan müteşekkil olmadığını da ifade eder. Zira yaratılmışların oluştuğu cevher, cisim ve araz gibi şeyleri Allah'tan nefyetmek gerekmektedir. 411

Tablo 7. Saffâr'ın Allah'ın Varlığı Konusunda Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

| Esmâ Delili                                                                                                     | Konu                           | İlgili Kelâmî Konu                                                                                                                                                 | Eleştirdiği Grup                                                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| el-Ķadîm                                                                                                        | isbât-1<br>Vâcib               | Hudûs delilinin araz-<br>lardan hareketle an-<br>laşılması zordur. Bu<br>sebeple âlemdeki de-<br>ğişimden hareketle<br>hudûs delili daha an-<br>laşılırdır.        | Ebü'l-Hüzeyl el-Allâf                                                                                                   |
| Allah, ilah, el-Bedî', el-Mubdi', el-Ḥâlık, el-Müdebbir, er-Rab, el-Mutevaḥḥid, el-Müteferrid, el-Vâḥid, en-Nûr | Tevhid:<br>Allah'ın<br>Birliği | Vahdâniyyet                                                                                                                                                        | Kerrâmiyye,<br>Müşebbih,<br>Hişâmiyye ve Hişâm b.<br>Salim el-Havârizmî,<br>Hişâm b. Hakem,<br>Hulûliyye,<br>Kerrâmîyye |
| el-'Âlim                                                                                                        | Zât-sıfat<br>ilişkisi          | Allah'ın sıfatları, zâtı-<br>nın aynı ya da gayrı<br>olmadığı gibi O'nun<br>bir cüz'ü de değildir.<br>Allah; cevher, cisim<br>ve arazdan müteşek-<br>kil değildir. | Ebü'l-Kāsım el-Belhî<br>el-Kâ'bî                                                                                        |

<sup>&</sup>lt;sup>411</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/96-98.

#### 3.2. Allah'ın İsimleri

Allah'a nispet edilen isimlerin sayısının doksan dokuz olduğu ifade edilir. Ancak esmâ-i hüsnâ üzerine eser telif eden âlimlerin bazıları bu ifadenin kesretten kinave olduğunu düsünmüsler ve bu sayıdan daha fazlasını âyet ve hadislerden tahric ederek Allah'ın ismi olarak belirtmişlerdir. Saffâr'ın da bu ifadeyi kesretten kinaye olarak düşündüğünü, bu konunun ele alındığı ikinci bölümde belirtilmiştir. Telhîşü'l-edille incelendiğinde onun Allah'a 178 isim nispet ettiği ve bunları açıkladığı görülebilmektedir. Saffâr'ın izahına yer verdiği esmâ-i hüsnânın listesi, Tirmîzî ve İbn Mâce'nin listeleri muhayeseli şekilde ikinci bölümün sonunda sunulmuştur. "Allah'ın İsimleri" başlığı altında Allah'a nispeti tartışmalı olan isimler ile İsm-i A'zam dair değerlendirmelere yer verilecektir.

### 3.2.1. Tartışmalı İsimler

Saffâr, Allah'ın sıfatlarına kesin olarak delâlet eden 'Şey', 'Mevcûd' ve 'Kadîm' gibi isimleri de bulunduğunu kabul eder. 412 Bunlardan 'Şey', sözlükte "diledi ve istedi" anlamına gelen 'şâe (شاء)' fiilinden mastardır ve çoğulu 'eşya (مُشِياء)' olarak kullanılır. Diğer masdarı ise 'mesîet (مشياء)' olup 'sey' kelimesinin mânasıyla ilişkilidir. Meşîet, "Allah'ın dileyip yaratması" anlamına gelmektedir. Şey kelimesinin ise "bilinebilen ve hakkında haber verilen" anlamında olduğu ve kelimenin hem ism-i fâil hem de ism-i mefûl anlamında kullanılabileceği ifade edilmektedir. 413 Bu kelime, Kur'ân'ı Kerîm'de pek çok âyette geçmektedir.414

İsfehânî'nin şey kelimesinin ism-i fâil kullanımı için

De ki: Hangi sahidin sahitliği daha güvenilirdir? De (أَقُلُ اللَّهُ شَهِيدٌ قُلْ آيُ شَيْءٍ ٱكْبُرُ شَهَادَةٌ " ki: Benimle sizin aranızda Allah şahittir.)" <sup>415</sup> âyetini delil olarak zikreder. <sup>416</sup> Saffâr ise aynı âyeti şey kavramının tevkīfî olduğunu ve bunun Allah'a nispet edilmesinde herhangi bir mahzur olmadığını ifade etmek için kullanır. Âyette

Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredat fi-garibu'l-kur'ân, thk. Safvân Adnân ed-Dâvudî (Dımaşk: Dârü'l-Kalem, 1412), "şy'e", 471.

İsfahânî, el-Müfredat fi-garibu'l-kur'ân, 471.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/372-373.

İlhan Kutluer, "Şey", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 39/34.

<sup>&</sup>lt;sup>415</sup> el-En'âm 6/19.

geçen "Allah şahittir" lafzından kastedilenin "Allah, O şeydir" anlamında olduğunu ifade eder.417 İsfehânî, şey kelimesinin ism-i mef'ûl yapısında kullanılmasının örneği olarak " اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْء (De ki Allah herşeyin yaratıcısıdır.)"<sup>418</sup> hükmünü aktarır ve buradaki şey kelimesinin, "Allah'ın yaratmayı dilediği bütün nesneleri" içerdiğini belirtir.419

Şey kelimesinin anlamı konusunda âlimler çeşitli görüşler ileri sürmüşlerdir. Bu kelimeyi 'fiziksel evrende var olan', 'var olması mümkün olan' veya ʻzihinde tasavvur edilebilen varlık'420 olarak tanımlayanlar olduğu gibi 'ister mevcûd ister ma'dûm olsun ister muhal ister mümkin olsun, kendisi hakkında veya kendisi sayesinde bilgi edinilebilen yahut hüküm verilebilen' şeklinde tanımlayanlar da olmuştur.421

Muhammed b. Ahmed el-Hârizmî (öl. 387/ 997) Mefâtîḥu'l-'ulûm adlı eserinde şey kavramını "kendisinden söz edilmesi ve delâlet edilmesi mümkün olan" şeklinde tanımlayarak bunu kelâmcıların kullandığı terimler arasında saymaktadır. 422 Şey kavramı âyetlerdeki kullanımı sebebiyle kelâmcılar tarafından iki açıdan değerlendirmeye alınmıştır. Bunlardan ilki, Allah'a 'Şey' denilip denilemeyeceği, ikincisi ise 'şey' kelimesinin ne anlama geldiğidir.

Saffâr'a göre şey, 'gerçekliği bulunan' anlamına gelir. Mevcûd olmayanın yani varlık açısından gerçekliği bulunmayanın; âlim, hay, kādir ve fâil olması mümkün değildir. Dolayısıyla Allah varlığı itibari ile gerçekliği bulunmak bakımından mevcûd yani 'Şey'dir. 423 Mâtürîdî kelâmcılar Allah'a 'Şey' denilebileceği konusunda ittifak etmişlerdir. Mâtürîdî, "Yaratılmışlara benzemeyen bir Var'dır/Şey'dir" anlamında " شيء لا كالأشياء (Şey'ün lâ ke'l-eşyâ)"

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/373.

<sup>&</sup>lt;sup>418</sup> er-Ra'd 13/16.

isfahânî, el-Müfredat fi-garibu'l-kur'ân, 471.

<sup>420</sup> Kutluer, "Şey", 39/34.

Muhammed Hâmid et-Tehânevî, Keşşâfü ıstılâhâti'l-fünûn ve'l-ulûm, thk. Refîk el-A'cem (Beyrut: Mektebetü'l-Lübnân, 1996), 1047.

Muhammed b. Ahmed el-Hârizmî, *Mefâtîḥu'l-ʿulûm*, thk. İbrahim el-Ebyârî (Dâru'l-Kitâbi'l-'Arabî, ts.), 43.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/198.

ibaresini kullanır. O bu lafızla kastedilenin, diğer var olanların mahiyetlerinin yani yaratılmışlık niteliklerinin Allah'tan nefyedimesi olduğunu ifade eder. Mâtürîdî, tecsîm anlayışını benimseyenlerin "Madem bu kullanımı kabul ediyorsunuz, o zaman 'cisim' sözcüğünü neden 'Allah'a cisimdir ama diğer cisimler gibi değildir' şeklinde kullanmıyorsunuz?" itirazlarına da cevap verir. Bu kapsamda şey ve cisim kelimelerinin mahiyetleri üzerinde durarak farklılıklarına dair izahatta bulunur. O, şey kavramının Allah'a nispet edilmesinin hem aklî hem de naklî delilinin var olduğunu da belirtir. 424

Eş'arî'ye göre bu konuda genel görüş Allah'a şey kelimesinin nispet edilebileceği şeklindedir. 425 Eş'arî'nin de içinde yer aldığı kelâmcılar şeye "mevcûd" anlamı verirler ve "ancak var olana şey denebilir" diyerek Allah'ın 'Şey' yani "mevcûd" olduğunu savunurlar. 426 Yapılan çalışmalarda Mu'tezile'den Ebû Ali ve Ebû Haşim el-Cübbâî'nin de Allah'a şey lafzının nispet edilmesini mümkün gördükleri ortaya koymuştur. 427

Saffâr, Cehmiyye'nin Allah'a şey denilemeyeceği konusundaki "Biz; O, Şey'dir veya Şey değildir demeyiz, mevcûd veya mevcûd değil de demeyiz ve aynı sekilde O, kadîmdir veya kadîm değildir de demeyiz" görüsünü elestirmiş ve bunun isabetli olmadığını ifade etmiştir. 428 Nitekim Eş'arî, Makalat adlı eserinde Cehm b. Safvân'ın şey kelimesinin mahlûk yani yaratılmış nesneler için kullanıldığı gerekçesiyle Allah'a şey denilemeyeceği görüşünde olduğunu aktarmıştır.429

Allah'a 'mevcûd' kavramının nispeti de tartışmalıdır. Kādî Abdülcebbâr ve bazı âlimler, 'mevcûd' diye tanımladıkları şeyin Allah'a nispetini uygun görmüşlerdir.430 Kelâm literatürünün kavramlarından biri olan

Eş'arî, Makālâtü'l-İslâmiyyîn, 2/282; Tehânevî, Keşşâf, 1047.

Eş'arî, Maķālâtü'l-İslâmiyyîn, 2/381.

Mâtürîdî, Kitâbü't-Tevhîd Açıklamalı Tercüme, 92-93.

Eş'arî, Makālâtü'l-İslâmiyyîn, 2/281.

<sup>&</sup>lt;sup>427</sup> Orhan Ş Koloğlu, Cübbâîler'in kelâm sistemi, 322.

<sup>&</sup>lt;sup>428</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/373.

Kādî Abdülcebbâr, Şerḥu'l-Uşûli'l-ḥamse, 1/286; Mevcûd kelimesinin Allah'a nispetini uygun gören diğer âlimlerin ayrıntısı için bk. Y. Şevki Yzvuz, "Vücûd", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 43/136-137.

mevcûd, çoğunlukla zıttı olan ma'dûm kavramı ile birlikte kullanılır. Bu sebeple ma'dûm kavramının da burada izah edilmesi gerekmektedir. 'Adem (yokluk) ve ma'dûm (var olmayan) kavramları daha çok Mu'tezile'den sonra tartısılmıs kavramlardır.431

Kādî Abdülcebbâr'a göre ma'dûm, "mevcûd olmayan, malûm yani hariçte var olmayan sadece zihinde var olan şeydir". 432 Dışarıdaki varlıkların mevcûd olduğunu müşahede ile zorunlu olarak biliyoruz ancak Allah için durum böyle değildir. Bununla birlikte Allah ezelî olarak mevcûd olduğu gibi edebe kadar da mevcûd olacaktır. Mevcûd niteliğinin O'dan uzaklaştırılması doğru değildir. Nitekim Saffâr da mevcûdun Kur'ân'da Allah'a nispet edildiğini dolayısıyla tevkīfî olduğunu savunmaktadır. 433 Ayrıca ona göre şayet bu isim naslarda Allah'a nispet edilmemiş olsaydı bile ma'dûmu Allah'a nispet etmek mümkün olmayacağı için "Allah 'Mevcûd'dur" dememiz gerekecekti.434

Kelâm literatüründe Allah'a nispeti tartışmalı olan bir diğer kavram 'Kadîm'dir. İstilahta "varlığının başlangıcı olmayan" <sup>435</sup> anlamında kullanılan kadîm ismi, Ebû Hüreyre'nin bazı rivayetlerinde gecmektedir. Dolayısıyla Saffâr'a göre tevkīfîdir. 436 Ona göre 'Kadîm' ismi söz konusu rivayetlerde Allah'a nispet edilmemiş olsaydı bile Allah'a hâdis denilemeyeceği için "Allah 'Kadîm'dir" denilmesi gerekecekti. 437 Nitekim Ebü'l-Muîn en-Nesefî, Pezdevî ve Sâbûnî gibi Mâtürîdî âlimleri de bu görüştedir. 438

<sup>&</sup>lt;sup>431</sup> Yusuf Şevki Yavuz, "Adem", Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1988), 1/356.

Kādî Abdülcebbâr, Şerhu'l-Usûli'l-hamse, 1/291-292.

Mevcûd kavramının Allah'a nispet edildiği âyet için bk. en-Nûr 39/24; Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/372.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/372-373.

Kādî Abdülcebbâr, Şerḥu'l-Uşûli'l-ḥamse, 1/292.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/372.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/372.

Pezdevî, Uşûlü'd-dîn, 29; Nesefî, Tebşıratü'l-edille, 109; Sâbûnî, el-Bidâye, 13,37.

Kur'ân'da yer alan el-Evvel ve el-Âhir isimleri, Allah'ın varlığı için başlangıç ve bir son düşünülemeyeceğine dikkat çekmektedir. 439 Bu nitelikleri ifade etmek üzere İslâm düşünce tarihinde el-Bâkī, ed-Dâ'im ve Vâcibü'lvücûd gibi isimler Allah'a nispetle kullanılmıştır. 440 Nitekim Saffâr, bu isimleri Vâcibü'l-vücûd hariç rivayet etmektedir.441

# 3.2.2. Kullanımılamayacak İfadeler

Saffâr, Allah'ın yüceliğine uygun düşmeyen ifadelerin ona nisbetle kullanılmasını uygun bulmaz. Eesrinde bu ifadelerin Allah'a nispet edilmesinin uygun olmamasının gerekçelerini de belirtmektedir. Yaratılmışların özelliklerini çağrıştırma, Allah'ın şanına, yüceliğine ve ulûhiyetine uygun anlamlar içermeme, yani "hüsnâ (güzel)" şartını taşımama, temel gerekçedir.

| <b>Tablo 8.</b> Saffâr'ı | ın Allah'a Nis <sub>l</sub> | petini Uygun I | Bulmadığı | İfadeler |
|--------------------------|-----------------------------|----------------|-----------|----------|
|--------------------------|-----------------------------|----------------|-----------|----------|

| No: | İsimler    | Saffâr'ın Kabul Etmeme Sebebi                                   |  |
|-----|------------|-----------------------------------------------------------------|--|
| 1   | el-Câil    | Kelimenin âyetlerde mef'ûlü ile beraber kullanımından do-       |  |
|     | (الجاعل)   | layı Allah'a "يا جاعل" denilmesi uygun değildir.                |  |
| 2   | el-Kāil    | Allah'ın kāil olarak anılamayacağını, "kāil (söyleyen)" hitabı- |  |
|     | (القائل)   | nın nasıl, nerede vb. benzetme nitelikleri çağrıştırdığı.       |  |
| 3   | et-Tâib    | et-Tâib'in Allah'a nispetini uygun görmez. Bu kullanım,         |  |
|     | (الْتَائب) | tevkīfî değildir. İnsanlar için et-Tevvāb ve et-Tâib kelimeleri |  |
|     |            | kullanılabilirken Allah için sadece et-Tevvāb ismi kullanılır.  |  |
| 4   | Ḥayevān    | Ḥayevān kelimesinin Allah'a nispet edilmesini doğru değil-      |  |
|     | (حَيَوَان) | dir. Ḥayevān, ruh ve nefs sahibi bir varlığa işaret eder.       |  |
| 5   | Mübtedi'   | "Yeni bir şey (bid'at) oluşturan" anlamına gelen bu ismin Al-   |  |
|     | (مبتدع)    | lah'a nispet edilmesi zem (kınama, kötüleme) anlamı taşıması    |  |
|     |            | sebebi ile uygun değildir.                                      |  |
| 6   | Müstati'   | Tevkīfî bir delilin bulunmaması sebebiyle Allah'ın bu isimle    |  |
|     | (مستطيع)   | anılması doğru ve uygun değildir. Çünkü istitâat uzuvların fi-  |  |
|     |            | ili gerçekleştirmesi ile ilgilidir.                             |  |
| 7   | Ruhânî     | Ruh insana özgü bir kavram olması sebebiyle Allah'a ruhânî      |  |
|     | (روحاني)   | denilmesini uygun olmaz. Allah yaratılmışlık özelliklerinden    |  |
|     |            | münezzehtir.                                                    |  |

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/406-408.

Topaloğlu, "Esmâ-i Hüsnâ", 11/409.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/372, 421, 466.

Saffâr, esmâ-i hüsnâ listesinde yer alan bazı isimlere, Allah'ın yüceliğine aykırı olacak anlamlar yüklenmesini doğru bulmaz. O, bu isimlere Allah'ın şanına, yüceliğine ve ulûhiyetine uygun şekilde anlam verilmesi gerektiğine dikkat çeker.

|          | , , ,                                                                   |
|----------|-------------------------------------------------------------------------|
| İsimler  | İsme Verilen Anlamı Kabul Etmeme Sebebi                                 |
| el-Celîl | Bir rivayette İblis'in yaşlı sûretinde geldiğini ifade etmek için celîl |
| (الجليل) | sıfatı kullanılmıştır. Bu anlam kastedilerek Celîl ismi, Allah'a veri-  |
|          | lemez.                                                                  |
| el-'Âlim | Kindî'nin 'âlim' tanımını uygun bulmaz. Buna göre bir şeyi bilen        |
| (العالم) | kişiye âlim denilir ancak bu kişi için bildiği bu şeyin gizli kalması   |
|          | da mümkündür. el-'Âlim ismine bu şekilde anlam verilerek Allah          |
|          | hakkında kullanılamaz.                                                  |
| el-Cemîl | el-Cemîl ismine yaratılmışlara ait yüz güzelliği anlamını verilerek     |
| (الجميل) | Allah hakkında kullanılamaz.                                            |
| el-Metîn | Bu isim, sert ve sıkı anlamlarında Allah için kullanılamaz. el-Metîn    |
| (المتين) | Allah'ın kudretinin vüceliğini niteler.                                 |

**Tablo 9.** Saffâr'ın Hatalı Anlam Verilmesine Karşı Çıktığı İsimler

#### 3.2.3. İsm-i A'zam

Allah'ın isimleri hakkında kelâm literatüründe yer verilen bir diğer mesele de ism-i a'zam'ın hangi isim olduğudur. İsm-i a'zam "en büyük isim" anlamına gelen bir terkiptir. Bu ismin esmâ-i hüsnâ'dan hangi isme karşılık geldiği ise farklı düşüncelere konu olmuştur. <sup>442</sup> İsm-i a'zam, örfte var olduğuna inanılan ve birçok manalar içeren aynı zamanda da zikredince sevabı çok olan anlamına gelmektedir. Ca'fer es-Sâdık (öl. 148/765), Cüneyd-i Bağdâdî (öl. 297/909), İbn Cerîr et-Taberî (öl. 310/923), Ebü'l-Hasan el-Eş'arî, İbn Hibbân (öl. 354/965) ve Bâkıllânî (öl. 403/1013) olmak üzere bazı âlimler İsmi a'zam diye bir şeyin bulunmadığını söylemişlerdir. <sup>443</sup>

Saffâr bazı kimselerin Allah isminin 'ma'bud (ibadet edilen)' kavramı ile 'el-Müstehâk', 'en-Nûr' ve 'el-Ḫâlıķ' isimleri ile yakın anlamlı olduğunu

<sup>&</sup>lt;sup>442</sup> Bekir Topaloğlu, "İsm-i A'zam", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 23/75.

<sup>&</sup>lt;sup>443</sup> Râzî, Levâmi<sup>c</sup>u'l-beyyinât fî şerhi esmâ'illâh ve'ş-şıfât, 92-94.

düşündüklerini ifade eder. Aynı zamanda onlara göre Allah isminin manası 'arazlar ile a'yânı yaratmaya kādir olması' şeklindedir. Ancak Saffâr bu ismin kendisine özel bir manası bulunduğuna dikkat çekmektedir. Nitekim ona göre bu manalar Allah isminin manasını kısaltmakta ve tam olarak karşılığını vermemektedir. Zira Allah ismi cem' anlamı olan bir isimdir. Yani kendisinde bütün esmâ-i hüsnânın manalarını toplamaktadır. 444

Saffâr, ism-i a'zam konusunda Ebû Hanîfe'nin görüşüne yer verir. Nitekim o, Allah isminin "el-Ekber" olduğu görüşündedir. Saffâr da Allah isminin iman konusundaki hususiyetine değinerek sadece Allah kelimesini bilmek ile iman etmiş olunacağını ve Kur'ân ya da hadislerde ki isimleri ezberlemeye gerek olmadığını dile getirmektedir. Zira Allah ismi; Kur'ân, hadis ve Allah'ın gayp ilminde var olan isim ve sıfatlarının manasını kendisinde toplayan bir isimdir. Dolayısıyla Allah ismi, ism-i a'zam'dır. 445 İsm-i a'zam'ın Allah'a nispet edilen hüve zamirinin olduğunu ifade edenler de bulunmaktadır. Bu konudaki Muhammed b. Ali el Bâkır'ın rivayetini daha önce aktarmıştık. Saffâr hüve zamirinin ism-i a'zam olamayacağını düşünmektedir.446

#### 3.3. Allah'ın Sıfatları

Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ yorum yönteminde belirtildiği üzere Allah'ın isim ve sıfatlarının bulunduğunu ve bunun kabul edilmesini onun temel ilkelerinden biridir. Onun isim ve sıfat kavramlarının iki ayrı şey olduğu ilkesini ısrarla savunmasındaki amaç, Mu'tezile'nin sıfat anlayışını reddetmektir. Allah'ın zâtı ile kāim manalar olarak anlaşılan müştak sıfatlar (hayat, ilim, irade, kudret vb.), tevhid ilkesini zedeleyeceği gerekçesi ile Mu'tezile anlayışında kabul edilmez. Zira onlar bu sıfatların Allah'a nispet edilmesi durumunda, Allah'ın zâtının haricinde başka kadîmlerin varlığının kabul edilmesi

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/398-399.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/374.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/405-406.

gerekeceğini (teaddüd-i kudemâ) ve bunun da tevhide aykırı olduğunu savunurlar.447 Saffâr'a göre ise Allah'ın isim ve sıfatlarının bulunduğu hem naslarla hem de aklî delillerle sabittir.

Saffâr el-'Âlim ismini acıklarken Mu'tezilî Ebü'l-Kāsım el-Belhî el-Kâ'bî'nin (öl. 319/931) Ehl-i Hakk'ın benimsediği "İlim sıfatının Allah'ın zâtının ne aynıdır ne de gayrıdır. O'nun bir cüz'ü de değildir" görüşüne karşı çıktığını, buna alternatif olarak "Allah'ın ilminin zâtından olduğu" görüşünü ileri sürdüğünü aktarır. Saffâr, ilim sıfatı olmaksızın Allah'a el-'Âlim isminin verilmesini içeren bu görüşü sebebiyle Kâ'bî'nin küfre düştüğünü düşünmektedir. Saffâr, bu konuda küfre düşüren iki görüşten daha bahsetmektedir. Bunlardan ilki Allah'ın ilminin O'nun gayrı olduğu söylemektir ki bu iddia O'nun dışında ezelî bir varlığın kabulüne sebep olur. Diğeri ise Allah'ın ilminin hâdis olduğunu iddia etmektir ki bu da Allah'ın câhil olduğunu söylemek anlamına gelir. Sonuç itibari ile bu görüşler küfre yol açmaktadır. O, Ehl-i Hak isimlendirmesi ile kastettiği Ehl-i sünnet'in "ilâhî sıfatların Allah'ın zâtının aynı olmadığı gibi gayrı da olmadığını" benimsediklerini belirtir. Ona göre bu görüş kendi içinde çelişkilidir denilmesi de hatalıdır. 448

Saffâr, el-Kâ'bî özelinde onun temsil ettiği düşünceye, Allah'ın sıfatlarının varlığı naslarla ve aklî delillerle sabittir diyerek karşı çıkar. Sem'î de--âyetleri oldu أَنْزَلَهُ بِعِلْمِةٌ " ve "فَاعْلَمُوا اَنَّـمًا أَنْزِلَ بِعِلْمِ اللهِ", "<sup>449</sup> ذُو الْقُوَّةِ الْمَتينُ" ayetleri olduğunu ifade eder. Saffâr'ın bu âyetleri seçmesi, savunması açısından oldukça yerindedir. Çünkü âyetlerde açıkça "ilmi ile" şeklinde Allah'a ilim lafzen de

<sup>447</sup> Mu'tezile kelâmında Allah'ın sıfatları âlim, kādir, hay, mürîd şeklindedir. Bk. Kādî Abdülcebbâr, Şerhu'l-Uşûli'l-ḥamse, çev. İlyas Çelebi (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013), 1/210-214; Mu'tezile'nin zât-sıfat tartışmasına ilişkin ayrıntılı görüşleri ve çözüme kavuşturmak amacı ile ortaya attıkları ahvâl teorisi için bk. Orhan Şener Koloğlu, Cübbâîler'in Kelâm Sistemi (Ankara: İSAM Yayınları, 2017), 240-249.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/95.

<sup>&</sup>quot;...bilin ki Kur'an ancak Allah'ın ilminin eseri olarak indirilmiştir..." Hûd 11/14.

<sup>&</sup>quot;...sarsılmaz gücün sahibi olan yalnızca Allah'tır." ez-Zâriyât 51/58.

<sup>&</sup>quot;...ilmiyle (ilminin bir eseri olarak) indirdiği..." en-Nisâ 4/166.

atfedilmektedir. el-'Âlim isminin ilim kökünden türemiş olması da bu hususta bir delildir. Saffâr, Allah'ın ilminden bahseden diğer âyetlerinden naklî deliller arasında olduğunu belirtir.452

O, sıfatların varlığına dair aklî delilleri ise şöyle sıralar: el-'Âlim ismi, ilim ve el-Kādir ismi de kudret sıfatına dayanmaktadır. Ona göre bu isimler gerçek manada Allah'ın gayrı olsaydı ve ilim ve kudret kelimelerden anlaşılan sıfatlar kabul edilmeksizin Allah'a el-'Âlim ve el-Kādir isimlerinin verilmesi doğru olsaydı, bu isimlerle hem Allah'ı hem de O'ndan başkasının isimlendirilmesi mümkün olurdu. Oysa ilim sıfatının varlığı kabul edilmeksizin Allah'a el-'Âlim denilmesi doğru olmaz. İnsanlar için ise âlim olmadığı hâlde bu ad verilebilir. 453 Saffâr, Ehl-i sünnet geleneğini kastederek Ehl-i Hakk'ın Allah'ın isimlerinin sıfatlarına dayandığında ittifak ettiğini belirtir. 454 Bu kapsamda o, Allah'ın kendisinin ezelî bir şekilde ilim sahibi olduğunu bildiğini yani Allah'ın ezelî olarak el-'Âlim olduğunu aktarır. Allah eğer ezel ilim sahibi olduğunu bilmiyor olsaydı ve sonradan bilir olmuş olsaydı, bu durum O'nun önceden câhil olduğu anlamına gelirdi ki Allah bundan münezzehtir. Câhil bir zâtın âlemin ilahı olması mümkün değildir. Çünkü câhil acizdir. Saffâr bu durumun el-Kādir ve diğer esmâ-i ilâhiyye için de geçerli olduğunu düşünmektedir. 455 Saffâr'ın bu savunmasının hedefinde, Allah'a sıfat nispetini hatalı kabul edenler bulunmaktadır. Zira o, "Mu'tezile ve onların dışındaki dalâlet ehli, Allah'ın isimlerinin hâdis olduğu görüşündedirler" diyerek, ilâhî sıfatların varlığını kabul etmeyenlerin ilâhî isimlerin hâdis olduğu görüşünü de benimsemiş olacaklarını belirterek muhaliflerini köşeye sıkıştırmaya çalısmaktadır.456

Mâtürîdî de Allah'ın ezelî olarak el-'Âlim ve el-Kādir olduğuna ilişkin görüşlerini aktarırken Mu'tezile ve Cehmiyye'nin sıfat görüşünü eleştirmiştir. O, Allah'ın gerçek manada bir ilim sıfatı bulunmuyorsa zâtını nasıl bileceğini sorarak meseleye başlar. Sonrasında ilim ve kudret sıfatlarının Al-

<sup>&</sup>lt;sup>452</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/95.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/340-341.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/340-341.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/340.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/346.

lah'a nispetini imkânsız görenlere aklî delillerle cevap verir. Saffâr'ın kullandığı Allah'ın ezelî olarak ilim sahibi olmaması durumunda câhil olmasının söz konusu olacağı, bunun ise muhal olduğu yönündeki savunma, Mâtürîdî'nin eserinde de yer alır. Mâtürîdî'ye göre Allah eğer ezelî bir şekilde kudret sahibi değilse ilmin kendisinde nasıl var olduğu da açıklanamaz. Eğer kendisi dışındaki bir faktör sebebiyle sonradan âlim olmuştur denirse bu durumda tevhid ilkesi zarar görür.457

#### 3.4. İlâhî Sıfatların Tasnifi

Saffâr, el-Hâlık isminde ilâhî sıfatların sınıflandırılmasına dair Eş'arîler'in görüşünü aktarır ve eleştirir. Buna göre onlar, sıfatları ikiye ayrılmaktadır: Zâtî ve fiili sıfatlar. Zâtî sıfatlar ezelî ve kadîmdir. Fiilî sıfatlar; yaratmak ve rızık vermek fiilleri ile bunların zıtlarıdır. Bunlar hem olumlu hem de olumsuz manalar içermekte ve Allah'a nispet edilmektedir. Ezelî ve kadîm değillerdir. Onların bu görüşü, fiil ezelî olursa mef'ûl de ezelî olur, anlayışına dayanmaktadır. 458 Saffâr, Eş'arîler'in bu görüşünü hatalı bulur. Ona göre fiilî sıfatlar da zâtî sıfatlardandır. Nitekim Mâtürîdîlerce fiilî sıfatlar, zâtî sıfatlardan tekvîn sıfatının taalluku olarak değerlendirilmektedir. 459 Dolayısıyla zâtî ve fiilî sıfatlar arasında herhangi bir ayırıma gidilmemektedir. Ayrıca Saffâr, Allah'ın hâdislere mahal olmaktan yüce ve müteâlî olduğunu ifade ederek Eş'arîler'i eleştirmektedir.460

#### 3.4.1. Zâtî Sıfatlar

Saffâr, Telhîsü'l-edille'in esmâ-i hüsnâ bölümünde Allah'ın zâtî sıfatları isimlendirmesini kullanmaktadır.461 Ancak subûtî sıfatlar seklinde bir kullanım eserinde bulunmaz. Esmâ-i hüsnâyı izah ederken onun zâtî sıfatlarla ilgili yaptığı açıklamalar, ayrı başlıklar hâlinde aşağıda sunulmuştur.

Mâtürîdî, Kitâbü't-Tevhîd Açıklamalı Tercüme, 101-103.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/460.

Mâtürîdî, Kitâbü't-Tevhîd Açıklamalı Tercüme, 99; Sâbûnî, el-Bidâye, 81.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/421-423.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/341-342.

### 3.4.1.1. Hayat

Allah'ın zâtî sıfatlarından ilki, hayat sıfatıdır. Saffâr, Allah'ın el-Ḥay isminin "حيى - يحيا - حياة kelimelerinden müştak olduğunu ifade eder. Hay kelimesinin kullanım örneği olarak "وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمُّ (...kızlarınızı sağ bırakıyorlardı.)"462 âyetini zikreder. Allah hay ve bâkīdir. Allah'ın bekası, ezelî olmasıdır. Allah'ın el-Hay olması ise O'nun herhangi bir illete bağlı olmadan hayat sıfatına sahip olması anlamına gelir. Saffâr, bu isimde Allah'ın el-Ḥay ismine sahip olması ve hayatının mahiyetinin nasıl olduğuna ilişkin birçok görüş bulunduğunu belirtir ve bunlar dışında herhangi bir kelâmî yorum yapmaz. 463 Ona göre Allah, ruh ve nefisten bağımsız bir şekilde daim ve ezelî olmak bakımından hayat sahibidir. Onun hakkında insanda olduğu gibi muhdes, mükteseb ve mürekkeb bir hayattan söz edilemez ve O, herhangi bir sebebe bağlı bir şekilde hayatta da değildir.464

Saffâr, Allah'ın ruhânî olarak nitelendirilemeyeceğini de gerekçelerini belirterek açıklar. Buna göre ruh insana özgü bir kavramdır. Ruhânî ismi ise Allah'a ruh nispet etmek anlamına gelir ki Allah bundan münezzehtir. Dolayısıyla Allah'a ruhânî isminin nispet edilmesi uygun değildir. 465 Saffâr, Allah'a hayevān (حَبَوَان) isminin nispet edilmesini de doğru bulmaz. Zira hayevān, ruh ve nefs sahibi bir varlığa işaret eder. Ancak Kaderiyye'ye göre Allah'ın bekâsı ve devâmı kastedilerek bu isim kullanılabilir. Âyette, " وَإِنَّ الدَّارَ aâim ve bâkī...) الْأُخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوَانُّ anlamında asıl hayatın âhiret yurdunda olacağı ifade edilir. Saffâr, Kaderiyye'ye cevap olarak Allah'ın yalnızca tevkifi olarak isimlendirilebileceğini ve ḥayevān ismi ile ilgili tevkīfî delil bulunmadığını, bundan dolayı da O'na nispetle kullanılamayacağını ifade eder.467

Tablo 10. Saffâr'ın Hayat Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

| I | Esmâ Delil | Konu | İlgili Kelâmî Konu | Eleştirdiği Grup |
|---|------------|------|--------------------|------------------|

el-Bakara 2/49.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/453.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/261.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/261.

el-Ankebût 29/64.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/261-262.

| el-Ḥay | Hayat<br>sıfatı | Allah; ruh ve nefs vb. herhangi bir<br>illete bağlı olmaksızın hayat sahibi-<br>dir. O, ruhânî ve hayevān olarak ad- | Kaderiyye |
|--------|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|        |                 | landırılamaz.                                                                                                        |           |

### 3.4.1.2. İlim

Zâtî sıfatlarından ikincisi ilimdir. Saffâr, bu sıfat ile ilgili ayrıntılı açıklamalarda bulunur. el-'Âlim, el-'Alîm ve el-'Allâm isimlerini izah ederken kadîm ve hâdis bilgi ile ilgili yaptığı açıklamalar, "Bilgi ve Varlık Anlayışı" başlığı altında aktarılmıştır.

Saffâr, el-Başîr isminin "أبصر – يبصر – إيصارا" kelimelerinden türediğini ifade eder. Bu isim Kur'ân-ı Kerîm'de kırk bir yerde Allah'a nispet edilmektedir.468 Saffâr, bu ismin "Hiçbir şeyin (mükevvenâtın) kendisinden gizlenemediği zât" manasına geldiğini ifade eder. Allah, gizli her şeyi alet ve edevat olmaksızın görür. Arap dilinde görmek göze has bir eylemdir. 469 "Gözlerinde de kalın bir perde bulunmaktadır."470 âyeti onların gözlerinin hakkı görmediği belirtir. "Sonra gözünü tekrar tekrar çevir de bak; (kusur arayan) göz aradığını bulamadan bitkin olarak sana dönecektir."471 âyeti de hasr ve yorgunluğun göze ait bir eylem olduğunu belirtmektedir. Bununla birlikte o, basar fiilinin Arapçada ilim anlamına ve el-Basîr isminin de el-'Âlim manasına geldiğine dikkat çeker. 472 Aynı şekilde İmam Mâtürîdî de el-Başîr isminin el-'Âlim anlamında olduğunu belirtmiştir. 473 Saffâr, el-Basîr isminin el-'Âlim anlamına geldiğinin delili olarak "Ben onların görmediklerini gördüm."474 âyetindeki "بصرت (gördüm)" kelimesinin "علمت (bildim)" anlamına geldiğini ifade eder. Saffâr'a göre görmek bir anlamıyla da bilmektir. 475 Kaderiyye, basar kelimesini Allah'a izafe edildiğinde ilim manasına kullanıldığını ve başka bir manaya da

<sup>468</sup> Bekir Topaloğlu, "Basîr", Türkiye Diyanet Vakfi İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 5/102.

<sup>&</sup>lt;sup>469</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/415.

<sup>470</sup> el-Bakara 2/7

<sup>&</sup>lt;sup>471</sup> el-Mülk 67/4

<sup>&</sup>lt;sup>472</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/415.

<sup>473</sup> Koçar, Mâtürîdî'de Esmâ-i Hüsnâ, 67.

<sup>&</sup>lt;sup>474</sup> et-Tâhâ 20/96.

<sup>&</sup>lt;sup>475</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/415.

gelmediği kabul etmiştir. Ebü'l-Huzeyl el-Allâf, Cafer b. Harb ve Kâ'bî de bu düşünceyi benimsemiştir. Aynı zamanda bu düşünceyi arazlar meselesinde de devam ettirmişlerdir. 476 Bu isim, zâtî sıfatlardan biri olan basar sıfatında yeniden ele alınacaktır. Aynı zamanda bu isim Allah'ın kulların fiillerini ezelî olarak bilmesi bakımından kader konusuna da taalluk etmektedir. Saffâr, el-Basîr isminde kader konusu ile ilgili olarak Kaderiyye ve Cafer b. Harb'ın görüşlerine değinmiştir. Bu görüşlere dair eleştirisi kazâ ve kader konusunda ele alınacaktır.

Saffâr, Allah'ın ilim sıfatı ile ilgili olarak el-Muḥşî isminde bazı yorumlarda bulunulmaktadır. Bu ismin hangi kelimeden müştak olduğu ile ilgili bir izah ise yapmamaktadır. el-Muḥṣî ismi, Kur'ân'da on bir yerde Allah'a nispet edilmektedir. 477 Saffâr, bu ismin "Gizli veya açık her şeyin adedini tafsilatı ile bilen" anlamında olduğunu ifade eder. Dolayısıyla bu isim Allah'ın ilim sıfatı ile ilişkilidir. Saffâr bu ismin delili olarak "Ve her şeyin sayısını belirlediği hâlde"478 âyetini zikreder.479 O, bu âyetin Allah'ın eşyanın adedini bildiğini ifade ettiğini kabul eder. Bu sebeple de Mu'tezile'den İbrahim en-Nazzâm ve ashabı ile felsefecilerin, küçüklük ve miktar anlamındaki cüzlerin sonunun olmadığı görüşüne karşı çıkar. Zira bunların sonu yok ise bilinmeleri ve Allah'ın el-Muḥṣî olarak isimlendirilmesi de doğru olmaz. 480 Ayrıca Muammer b. Abbâd (öl. 215/830) ve ashabının hâdis olan arazların cisimlerde sonunun olmadığını iddialarını gündemine alır ve eleştirir. Onlara göre arazların adedi sonsuzdur. Saffâr, Dehriyye'den bir grubun yerin karış ile ölçülemeyeceğini ileri sürdüklerini de aktarır. Onlara göre yeryüzünün sonu olmadığı gibi semâ ve hava aynı şekilde ölçülemez. 481 Ona göre Cin sûresinin 28. âyeti, âlemde bulunan her şeyin belli bir ölçü ve sayısının olduğunun delilidir. İnsan ise âlemde bulunan şeylerin sayısını elbette bilemez. Oysa Allah, bu ilme sahiptir. Saffâr, Allah'ın her şeyin sayısını bilmesinin hem aklî hem naklî delillerle

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/416.

Bekir Topaloğlu, "Muhsî", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 31/45.

<sup>478</sup> el-Cin 72/28.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/598.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/598.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/598-599.

doğrulandığı görüşündedir. Bu sebeple O, Allah'ın her şeyin adedini bileceğini ifade ederek Kaderiyye, Dehriyye ve Seneviyye'nin görüşlerine karşı çıkmaktadır.482 Mâtürîdî, Saffâr'ın el-Muhsî ismini izah için naklettiği âyetlere ek olarak ihsâ kelimesinin geçtiği bir başka âyet olan Mücâdele sûresinin 6. âyetinde bu konuya değinmektedir. Âyette insanların işlediği iyi ve kötü bütün amelleri, gizledikleri ile beraber Allah'ın tek tek tespit ettiği bildirilmektedir. Bu âyet daha çok tehdit anlamı taşımaktadır. Mâtürîdî burada geçen ihsânın Allah'ın tanık olması ve gizli ve açık her şeyi bilmesi anlamına geldiğini düşünmektedir.483

İlim sıfatı ile ilgili olan bir diğer esmâ-i hüsnâ, el-Hakîm'dir. Kur'ân'da el-Ḥakîm ismi, doksan yedi yerde geçmektedir.484 Bu isim "- 🚣 kökünden müştaktır. 485 el-Ḥakîm kelimesinin anlamı ile ilgili çeşitli görüşler bulunmaktadır. 486 Lugat âlimlerinden Ebû Abdullah İbnü'l-A'râbî (öl. 231/846) el-Ḥakîm'in "âhenkli, sağlam ve sanatkârane iş yapan" anlamında olduğu ifade eder. 487 Hikmeti ise "bilmek, amel ve ilmi toplayan, ilim ve hilmi toplayan, işleri hikmetle yöneten, ilim ve akıl" şeklinde anlayanlar olmuştur. Saffâr bu ismin delilini zikrederek te'vili konusunda farklı görüşlere yer vermektedir. Buna göre el-Hakîm isminin delilleri

"يَاكُ الْكِتَابِ الْحَكِيمِّ " ye"...أُحْكِمَتْ الْيَاتُهُ " ayetleridir. " Saffâr, Hûd sûresinin الْحَكِيمِّ birinci âyetinde geçen hikmet lafzının asıl anlamının "batılı menetmek" olduğunu ifade eder. 491 Hikmet kavramı lugat âlimleri tarafından hem bilgi

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/599.

Mâtürîdî, Te'vîlâtü'l-Kur'ân, 9/566.

Bekir Topaloğlu, "Hakîm", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 15/181.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/447.

<sup>486</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/444.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/445.

<sup>&</sup>quot;Bunlar hikmetli kitabın âyetleridir." Lokmân 31/2.

<sup>&</sup>quot;...Allah tarafından âyetleri sağlam kılınmış..." Hûd 11/1.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/446.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/445.

hem de fiilde mükemmellik olarak anlaşılmıştır. 492 Saffâr, hikmeti İskender'e atfen "Eşyanın başlangıç ve sonuç itibari ile bilinmesi" şeklinde tarif eder. Ona göre İskender'in bu sözü ilmî hikmettir (Hikmetü'l-ilmiyye). O, amelî hikmetin (hikmetü'l-'ameliyye/fıkıh) ise fesâdı engellemenin mükemmel bir yolu olduğunu düşünmektedir. Saffar bu konunun felsefeciler tarafından ayrıntıları olarak açıklandığını da belirtir. Sonrasında İbn Abbâs'ın

" أَجْكُمَةَ مَنْ يَشَاةً " ayetindeki hikmet kelimesinin "Kur'ân bilgisi", Abdurrahmân b. Zeyd'in (öl. 71/690) "din ilmi" ve İbrâhîm b. en-Nehaî'nin (öl. 96/714) de "fehm" olarak yorumladıklarını aktarır. Saffâr bu âyetteki hikmet kelimesinin bazıları tarafından "nübüvvet" olarak anlaşıldığını da ekler. 494

Saffâr; "bize göre hikmetin asıl anlamı fesâdı menetmektir" demektedir. Allah'ın hükmü ve hikmeti fesâdı menetmesidir. Hayvanın gemine hükmedilmesi de fesâdtan menedilmesidir. Çünkü hayvanın gemini tutmak hayvanın varış yerinden başka bir yere gitmesini engeller. Lugat âlimlerine göre hikmet adaletsizlik ve cehaleti engelleyen şeydir. Onlara göre fesâdın engellenmesi yalnızca bilgi ile mümkündür. Dolayısıyla hikmetin anlamı mahsûs (kendisine has) bir ilimdir. Bu bilgi âlime en iyi sekilde elde ettiği adalet bilgisini verir. Yani bu bilgi fesâdı önlemek gibidir. "Fesâdı önleme" ifadesi Saffâr'a göre hikmeti açıklamaya çalışan bütün bu cümlelerin veciz hâlidir. Allah'ın ilmi ezelîdir ve O adildir. O'nun ilmi cehaleti ve adaletsizliği meneder.

İlim sıfatı ile ilgili olan bir diğer esmâ-i hüsnâ, el-Habîr ismidir. el-Habîr ismi "bir şeyin iç yüzünden haberdar olmak" anlamında "خبر (hibre)" mastarından sıfattır. Bu mastar bir âyette, el-Ḥabîr ismi de kırk dört âyette Allah'a nispet edilmiştir. 495 Saffâr, bu ismin "خبُر - پخبُر - پخبُر - پخبُر - kökünden müştak olduğunu belirtir. Ona göre el-Ḥabîr ismi, "bir şeyin hakikatini bilen" anlamında kullanılır ve Allah'ın kendisine has bir ilimle âlim olduğunu ifade eder. Saffâr Allah'ın bilgisi başkasının o bilgiye ulaşmakta aciz kaldığı bilgi-

<sup>&</sup>lt;sup>492</sup> M. Sait Özervarlı, "Hikmet", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 17/511.

<sup>&</sup>lt;sup>493</sup> "O, dilediğine hikmeti verir..." el-Bakara 2/269.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/446.

Abdülbâkî, el-Mu'cemü'l-müfehres li-elfâzi'l-Kur'âni'l-Kerîm.

dir. Yani herhangi bir şekilde başkasının ona ulaşamayacağı bilgidir. Zira Allah neyin var olup neyin var olmadığını, var olmayanın nasıl var olacağını, var olanın ise var olmadan önce nasıl var olacağını bilir. Allah vasıf ve a'yânın özünü (künhünü) bilir. <sup>496</sup>

Tablo 11. Saffâr'ın İlim Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

| Esmâ Delili | Konu        | İlgili Kelâmî Konu              | Eleştirdiği Grup       |
|-------------|-------------|---------------------------------|------------------------|
| el-'Âlim,   | Kadîm ve    | Allah'ın ilmi                   | Kindî,                 |
| el-'Alîm,   | hâdis       |                                 | Bazı filozoflar,       |
| el-'Allâm   | bilgi       |                                 | Kerrâmiyye,            |
|             |             |                                 | Mu'tezile,             |
|             |             |                                 | Bâtıniyye              |
| el-Bașîr    | İlim sıfatı | Allah'ın gizli ve açık her şeyi | Kaderiyye,             |
|             |             | bilmesi                         | Ebü'l-Huzeyl el-Allâf, |
|             |             |                                 | Cafer b. Harb,         |
|             |             |                                 | Kâ'bî                  |
| el-Muḥṣî    | İlim sıfatı | Allah'ın âlemdeki her şeyin     | Muammer b. Abbâd,      |
|             |             | sayısını bilmesi                | Dehriyye,              |
|             |             |                                 | Seneviyye              |
| el-Ḥakîm    | İlim sıfatı | Hikmetin hikmetü'l-ilmiyye      | =                      |
|             |             | ve hikmetü'l-ameliyye ola-      |                        |
|             |             | rak ikiye ayrılması,            |                        |
|             |             | Allah'ın el-Ḥakîm olmasının     |                        |
|             |             | bilgi anlamı                    |                        |
| el-Ḫabîr    | İlim sıfatı | Allah'ın ilmi                   | -                      |

### 3.4.1.3. İrade

Saffâr, Allah'ın irade sıfatı ile ilgili el-Ḥadir, el-Ḥadîr ve el-Muḥtedir isimlerini yorumlar. Bu isimler Allah'ın hem kudret hem de irade sıfatı için ortaktır. Dolayısıyla iki sıfatla olan ilişkisine, ilgili bölümlerde yer verilecektir. Ancak irade sıfatı ile ilişkili görünen *el-Mürîd (İrade eden)* ismi Saffâr tarafından ele alınan 178 esmâ-i hüsnâ içerisinde yer almaz.

<sup>&</sup>lt;sup>496</sup> Saffâr'ın bu kullanımı Ebû Hanîfe'nin el-Fıkhü'l-ekber adlı eserinde yer verilen bilgi ile benzediği görülmektedir. krş. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/454-455; Nu'mân b. Sâbit Ebû Hanîfe, el-Fıkhü'l-ekber, nşr. ve trc. Mustafa Öz (İstanbul: MÜ İFAV Yayınları, 1992), 72.

Saffâr, el-Kādir ve el-Kadîr isimlerinin "قدر - يقدر - قدرا وقدرة" kökünden türediğini belirtir. Bu isimlerin naklî delili olarak birçok âyet zikreder ve bu âyetlerde geçen kudret kelimesinin anlamını açıklar. 497 Saffâr, kudretin el-Kādir olan Allah'ın bir sıfatı olduğu özellikle belirtir. Ona göre Allah'ın kudret sıfatı yoktur diyenler, bu sözleri ile 'Allah kādir değildir' demiş olurlar. 498 Oysa el-Kādir isminin "Allah, mevcûd ve ma'dûm olan her şeyin takdir edicisidir" denilebilmesi için O'nun yaratmaya konu olan her şeyi yaratmaya kudreti olması gerekir. Bu da ancak el-Kādir isminin kudret sıfatından kaynaklanması ile mümkün olabilir. Zira Allah varlıkları yaratmaya, onların bekāsını ve fenasını meydana getirmeye ve bir hâlden diğer bir hâle dönüştürmeye muktedirdir. Onun kudret sıfatının olmaması ise söz konusu olamaz. 499 Saffâr, el-Muktedir isminde ise Allah'ın daim ve ezelî bir kudrete sahip olduğunu tekrarlar izah eder. Bu görüşüne "عِنْدَ مَلِيكِ مُقْتَدِي ayetini delil olarak zikreder.501

Tablo 12. Saffâr'ın İrade Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

| Esmâ Delili | Konu          | İlgili Kelâmî Konu      | Eleştirdiği Grup |
|-------------|---------------|-------------------------|------------------|
| el-Ķādir,   | İrade sıfatı  | Allah'ın mevcûd ve      | -                |
| el-Ķadîr    |               | ma'dûm her şeyi takdiri |                  |
| el-Muķtedir | Kudret sıfatı | Kudret sıfatı           | -                |

#### 3.4.1.4. Kudret

Saffâr, Allah'ın kudret sıfatına ilişkin birçok esmâ-i hüsnâyı zikreder. el-Kādir, el-Kadîr ve el-Muktedir isimlerine irade sıfatında değinilmiştir. Bu isimler Allah'ın kudret sıfatı ile de iliskilidir. O, el-Kādir ve el-Kadîr isimlerini

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/530.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/531.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/531.

<sup>&</sup>quot;...gücüne sınır olmayan bir hükümdarın..." el-Kamer 54/55.

el-Muktedir ismi Angelika Brodersen'ın hazırlamış olduğu tahkikte iki farklı sayfada aynı başlıkla verilmektedir. Bu isimlerin açıklamaları da dikkate alındığında aynı isim olduğu tesbit edilmiştir. Bu sebeple bu bölümünün sonunda yer verdiğimiz tabloda bu iki isim birleştirilmiş ve esmâ-i hüsnâ sayısı 178 olarak beyan edilmiştir. Bu iki başlık için bk. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/624, 628.

izah ederken dalâlet ehlinden birinin Allah'ın isimlerini kabulden kaçındığını belirtir. Bu kapsamda onun, "Allah Âlim ve Kadir'dir" demek yerine "Allah câhil ve aciz değildir" kullanımını tercih ettiğini aktarır. Onun kastettiği kişi Basra Mu'tezilesi'nin ilk âlimlerinden Dırar b. Amr'dır (öl. 200/815). Dırâr'a göre Allah'ın isim ve sıfatları O'nun ne olduğu hakkında bir bilgi sağlayamayacağı için bunların olumsuz (selbî) anlamda yorumlanması gerekir. Buna göre Allah'ın Alîm ve Kādir oluşu cahil ve âciz olmayışı anlamına gelir. 502 Saffâr bu tercihi ile onun, Allah'ın isim ve sıfatlarını ispat eden âyetleri inkâr etmiş olduğunu düşünmektedir.

Saffâr, Mu'tezile'nin büyük çoğunluğunun Allah'ın sıfatlarını kabul etmediğini dile getirir. Mu'tezile'nin sıfatlardan soyutlanmış ilâhî isimler görüşünü, eserinin birçok yerinde konu edinmekte ve eleştirmektedir. 503 Ebü'l-Hüzeyl el-Allâf'a göre Allah'ın kudreti vardır ancak kudreti zâtîdir. Aynı şekilde Allah âlimdir ancak ilmi zâtîdir. Saffâr, Kâ'bî ve Ebü'l-Hüzeyl'in "Allah'ın ilmi zâtıdır ve kudreti yine O'dur" dediklerini nakleder. Nitekim Kādî Abdülcebbâr da Ebü'l-Hüzeyl'in, "Allah zâtının aynı olan ilimle âlimdir" dediğini ifade eder. O, bu sözüyle, Allah'ın zâtı gereği âlim olduğu manasını kastetmiştir. Saffâr bu görüşe cevap olarak "Biz Allah'ın kudreti zâtîdir demeyiz" demektedir. Zira bu kabul edilirse kudretin ilim, ilmin de kudret ile özdeş olması gerekir ve bu ikisi teke dönüşür. Eğer böyle olsaydı Allah'ın ilminin, kudreti olması gerekirdi. Allah'ın zâtının malum olması gibi makdûr da olması gerekirdi. 504 Bu anlayışa karşı çıkan Saffâr, Ebû Hanîfe'nin izinden giderek Allah'ın kudret sıfatı ile el-Kādir olduğunu savunur. Ona göre kudretten kastedilen, bir şeyi yoktan var edebilme gücüdür. Bu gücün yaratılmışlarda bulunmasının elbette imkânı yoktur. Dolayısıyla ona göre kudret yerine istitâat yani iktisâbî "çaba sarf ederek yapma" fiilinin kullanımı yaratılmışlar için daha uygundur.505

bk. Mustafa Öz, "Dırâr b. Amr", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 9/274.

<sup>503</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/531.

<sup>504</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/532.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/532.

Saffâr, âlimlerin çoğunluğunun Allah haricindekilerin kudret ile vasıflanabileceği ve kādir olarak isimlendirilebileceği görüşünde olduklarını ifade eder. Zira Allah, kullarını kudret sıfatı ile

" أَذِينَ تَابُوامِنْ قَبْل اَنْ تَقْوِرُوا عَلَيْهِ ayetinde vasıflandırmıştır. Burada belirtilen kudret, sınırlı bir yapabilme gücünü ifade eder. İnsan kudret vasfı ile kādir olur. Ancak insanın kudreti Allah'tan istifade eder bir hâldedir. Zira mahlûkatın ancak Allah'ın dilemesi ile kudreti olabilir. Allah'ın kudreti ise zâtî ve ezelîdir. Âlimlerin çoğunluğu Allah'ın istitâat ile vasıflandırılamayacağı konusunda ittifak hâlindedir. Dolayısıyla Allah, müstati' şeklinde isimlendirilemez. Çünkü istitâat uzuvların fiili gerçekleştirmesi ile meydana gelir. Saffâr, müstati' isminin Allah'a nispet edilebilmesi için gerekli olan tevkīfî bir delilin de olmadığına dikkat çeker. Dolayısıyla Allah'ın bu isimle isimlendirilmesi doğru ve uygun değildir.507

Kerrâmiyye fırkası, Allah'ın mahlûkattan bir şeyle ilgili olarak kudret ile anılamayacağını düşünmektedir. Onlara göre Allah yalnızca zâtı ile alakalı şeylerde kudret ile vasıflanabilir. Örneğin söz, irade, duyma ve görme bunlardandır. Ancak âlem de bulunan mahlûkatla ilgili Allah'ın kudretinde değil zâtında hâdis bir yaratma meydana gelmektedir. Saffâr'a göre bu görüş ile Kerrâmîler, "Şüphesiz Allah her şeye kādirdir." 508 âyetini inkâr etmiş olurlar. 509

İrade sıfatı başlığı altında el-Muktedir isminin manasından ve el-Kādir ismi ile yakın anlamlı olmasından bahsedilmiştir. Bu sebeple burada yeniden zikredilmeyecektir.

Allah'ın kudretine ilişkin diğer esmâ-i hüsnâ el-Melik, el-Mâlik, el-Melîk ve Mâlikü'l-mülk isimleridir. Bu isimlerin kökeni, anlamı ve delilleri hakkında da yukarıda bilgi verilmiştir. Saffâr, Allah'ın ma'dûm ve mevcûdun mâliki olduğunu ifade eder. Ona göre Allah hem yaratma hem de bir hâlden diğer bir hâle çevirme kudretine sahiptir. O, ma'dûmun yaratılmasında da aynı şekilde kudret sahibidir. Saffâr, Cübbâî'nin "Allah'a mevcûdun mâlikidir" denilemeyeceği görüşüne yer verir ve buna karşı çıkar. Cübbâî'ye göre Allah'ın mevcûd üzerindeki kudreti değişimdir. Milk ve mâlik ise kudretten

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/533.

<sup>&</sup>lt;sup>506</sup> "Ancak onları yenip ele geçirmenizden önce tövbe edenler müstesna..." el-Mâide 5/34.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/533.

el-Bakara 2/20.

ibarettir. Cübbâî'nin bu görüşünün bir anlamda Allah'ın kulları üzerinde yegâne hükmedici olmasını kabul etmemelerinin, kulları sınırlamasıyla ilgili olduğu fikrini bize düşündürmektedir. Saffâr, bir grubun ise ma'dûmun şey (varlık) olmadığını belirterek Allah'ın yalnızca mevcûdun Rabbi olduğunu düşündüklerini ifade eder. O, Ehl-i Hak olarak andığı Ehl-i sünnet'in Allah'ın hem mevcûdun hem de ma'dûmun mâliki olduğunu kabul ettiğini belirtir.<sup>510</sup>

Kudret ile ilişkili ancak Saffâr'ın herhangi bir kelâmî yorumda bulunmadığı isimler de bulunmaktadır. el-Metîn ismi bunlardan biridir. Saffâr, el-Metîn isminin manasının "şedîd" yani kudretli olduğunu ifade eder. Bu ismin delili "فُو الْفُوَّةِ الْمَتينُ (Sarsılmaz gücün sahibi olan yalnızca Allah'tır.)"511 âyetidir.512 Mâtürîdî ise âyette geçen metîn kelimesinin Allah'ı nitelemediği görüşündedir. Mâtürîdî'ye göre metîn kelimesi kuvvetin sıfatıdır. 513 Saffâr çoğunluğun metîn kelimesinin sonunun dammeli yani lafza-i celâlin sıfatı olarak okuduğunu ifade eder. Ancak kıraat imamlarından Yahyâ b. Vessâb ve A'meş'in (öl. 148/765) kıraatinde bu kelime kuvvetin sıfatı olacak şekilde okunmuştur. Aynı zamanda onlar bu kelimenin kuvvetin sıfatı olmasını da uygun görmüşlerdir. Zira kuvvet kelimesi mastardır ve Arap dili açısından mastarların müzekker ve müennesliği görünüşleriyledir. Kuvvet kelimesinin sonu kapalı tâ harfi ile bittiği için müennes kabul edilir. 514 Saffâr, Mu'tezile'den Cübbâî'nin el-Metîn isminin "sert, sıkı ve kalın" anlamına geldiğini düşünerek Allah'ın ismi olduğunu kabul etmediğini aktarır. 515 Nitekim hakkında yapılan araştırmada Ebû Ali el-Cübbâî'nin metîn ismini Allah'a hakiki anlamda izafe etmeyi doğru bulmadığı, bu ismin kullanımın mecazen olduğunu söylediği tespit edilmiştir. Ona göre metîn, Allah'ın kudretinin ne derece yüksek olduğunu anlamındadır. 516 Saffâr'a göre bu görüş hatalıdır. O, görüşünü temellendirmek için İbn Abbâs'ın metîn kelimesine "şiddetli kuvvet" yani sonsuz kudret

<sup>510</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/590.

ez-Zâriyât 51/58.

<sup>512</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/595.

Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, *Te'vîlâtü'l-Kur'ân*, 14/182.

<sup>514</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/591.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/592.

Koloğlu, Cübbâîler'in Kelâm Sistemi, 325.

anlamı vermediğini belirtir. Allah, sonsuz kudret sahibidir. Onun kudreti bütün makdûratı kapsar. Ma'dûmun yaratılışında ve bir şeyin bir hâlden diğer hâle dönüştürülmesinde Allah kudret sahibidir.517

Saffâr, el-Ķāhir ve el-Ķahhâr isimlerinin kādir ve gâlib anlamlarına geldiğini aktarır. el-Kahhâr da aynı anlamda olmakla beraber el-Kāhir'in mübalağalı hâlidir. İki isim de Kur'ân'da yer alır. 518 Saffâr ismin delil olarak

"(0, kullarının üstünde tam bir tasarrufa sahiptir.)" âyetini<sup>519</sup> وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِةً zikreder. Bu isimde herhangi bir yorumlamada bulunmasa da kader konusu ile irtibat kurduğu görülmektedir. Ona göre bu isimlere inanılması ile kadere iman gerçekleşecektir. Kaderin Allah'tan olduğuna ve bu isimlere inanmayan kimse ona göre mümin vasfını kazanamaz. 520 Ona göre el-Kavî ismi de kādir ve gâlib anlamındadır. Saffâr, bu isim Allah'ın kulları üzerinde kudreti olmasını ve onlara mâlik olmasının kuvvetini ifade etmektedir. Kavî ismi ile ilgili olarak ise âyet veya hadisten herhangi bir delil getirmemekte ve herhangi bir yorum da yapmamaktadır.521

Allah'ın kudret sıfatı ile ilişkili olan bir diğer isim el- Halîm'dir. Bu isim hilm "حلم – حلم" kökünden türemiştir. Saffâr, el-Halîm isminin "kudreti olduğu hâlde cezalandırmayan ve süre tanıyan" anlamında olduğunu belirtir. 522 Kur'ân'da el-Ḥalîm ismi on beş defa geçmektedir. 523 Bunlardan on birinde Allah'a, dördünde ise Hz. İbrâhim, Hz. Şuayb ve Hz. İsmâil'e izâfe edilmiştir. Dolayısıyla ona göre bu ismin Allah'tan başkasına nispet edilmesi caizdir.524 Bu isim cezalandırma kudretine sahipken cezayı geciktiren anlamında olmasından dolayı Allah'ın kudret sıfatı ile ilişkili kabul edilmiştir.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/591-592.

Topaloğlu, Bekir, "Kahhâr", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 169.

<sup>&</sup>lt;sup>519</sup> el-En'âm 6/18

<sup>520</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/534.

<sup>521</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/533.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/449.

Bekir Topaloğlu, "Halîm", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997).

<sup>524</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/450-451.

Saffâr'ın, el-Halîm isminde tövbe ile ilgili konulara da yer vermektedir. İlgili başlık altında bu konuya değinilecektir.

Allah'ın kudret sıfatı ile irtibatı olan el-Mu'iz ve el-Müzil isimlerinin delili "قُلُونٌ مَنْ تَشَاءُ وَثُولٌ مَنْ تَشَاءُ وَثُولٌ مَنْ تَشَاءُ وَثُولٌ مَنْ تَشَاءُ وَثُولٌ مَنْ تَشَاءُ âyetidir. Saffâr bu ismin kökeni, anlamı ve yorumu ile ilgili ayrıntılı bilgilere yer vermez. Ona göre el-Mu'iz ismi âyette belirtildiği gibi "dilediğini yücelten" ve el-Müzil ismi ise "dilediğini alçaltan" anlamındadır. 526 Bu iki isme Allah'ın dilediğini yüceltme ve dilediğini alçaltma kudretine sahip olduğunu vurgulamak bakımından burada yer verilmiştir.

Saffâr, el-'Azîz isminin muktedir anlamında olduğunu ifade eder. Allah, kudretinde kendisi haricindekileri aciz bırakacak derecede bir makama sahiptir. Aynı sekilde bu isim dilediğini övme anlamını tasımaktadır. Dolayısıyla el-Muʻiz ismi ile yakın anlamlıdır. Her ikisi de "عز - يعز " kökünden türemiştir. Azîz, manasında mübalağa ifade etmektedir. O, bu ismin birçok delilini zikretmektedir.527 Ancak bu isimde herhangi bir kelâmî yorumda bulunmamaktadır.

Esmâ-i Hüsnâdan biri olan ed-Deyyân ismi Saffâr'a göre el-Ķādî yani hüküm sahibi anlamındadır. Kahhâr anlamına geldiğinde el-Hâkim, el-Kādir ve el-Kadîr isimlerinin manaları ile hemen hemen aynıdır. O bazı sahabelerden aktarılan "Ali b. Ebû Talip bu ümmetin deyyânıdır." sözündeki deyyân sözcüğünün el-H $\hat{a}$ kim anlamında kullanıldığına sövler. $^{528}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>525</sup> Âl-i İmrân 3/26.

<sup>526</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/615.

el-'Azîz isminin delilleri için bk. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/506-507.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/470.

**Tablo 13.** Saffâr'ın Kudret Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

| Esmâ Delili   | Konu       | İlgili Kelâmî Konu            | Eleştirdiği Grup  |
|---------------|------------|-------------------------------|-------------------|
| el-Ķādir,     | Kudret     | Allah kudret sıfatı ile       | Kerrâmiyye,       |
| el-Ķadîr      | sıfatı     | kādirdir.                     | Mu'tezile,        |
|               |            | İnsan, sınırlı bir kudretle   | Ebü'l-Hüzeyl      |
|               |            | nitelenebilir.                | el-Allâf          |
|               |            | İstitâat, insana özgü bir ya- |                   |
|               |            | pabilme gücüdür.              |                   |
| el-Muķtedir,  | Kudret     | =                             | -                 |
| el-Ķavî,      | sıfatı     |                               |                   |
| el-Ķāhir,     |            |                               |                   |
| el-Ķahhâr,    |            |                               |                   |
| ed-Deyyân     |            |                               |                   |
| el-Melik,     | Kudretin   | Allah'ın kudreti mevcûd ve    | Cübbâîler,        |
| el-Mâlik,     | mahiyeti   | ma'dûm olan her şeyi kap-     | Allah maʻdûmun    |
| el-Melîk,     |            | sar.                          | mâliki olamaz di- |
| Mâlikü'l-mülk |            |                               | yenler.           |
| el-Ḥalîm      | Kudretinin | Allah kudreti olduğu hâlde    |                   |
|               | mahiyeti   | cezalandırmayıp bekleyen-     |                   |
|               |            | dir.                          |                   |
|               |            | Tövbe                         |                   |
| el-Muʻiz,     | Kudretinin | Allah dilediğini alçaltma     | =                 |
| el-Müzil,     | mahiyeti   | dilediğini ise yükseltme      |                   |
| el-'Azîz      |            | kudretine sahiptir.           |                   |
| el-Metîn      | Kudretinin | Bu isim, sert ve sıkı anla-   | Ebû Ali el-Cübbâî |
|               | mahiyeti   | mına gelmez, Allah'ın kud-    |                   |
|               |            | retinin yüceliğini ifade      |                   |
|               |            | eder.                         |                   |

#### 3.4.1.5. Sem'

Allah'ın zâtî sıfatlarından bir diğeri sem' sıfatıdır. Saffâr, Allah'ın es-Semî' isminin "السمي kelimesinden müştak olduğunu belirtir. Bu ismin manası işitmeye konu olan ses ve söz gibi şeylerin duyulması ve idrak edilmesidir. O, es-Semî' isminin delili olarak "... فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْساً..." âyeti ile beraber "مَتُّى يَسْمَعَ كَلَامَ اللهِ...", """...يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ..." âyetini zikreder. Saffâr, es-Semî وَالْقَوْلَ..." isminin mübalağalı hâlinin es-Sâmî' ismi olduğunu ve ikisininde aynı anlamda olduğunu söyler. 532 Ona göre bu iki isimle köken itibari ile aynı olan ancak 'وسما' babından türeyen el-Müsemmi' ismi, Enfâl sûresinin 23. âyetinde geçtiği üzere işittirdi (duyurdu) anlamındadır. 533 Dolayısıyla bu isim Allah'ın duymasının mahiyetinden çok fiillerinden birini ifade etmektedir. Saffâr bu açıklamaların dışında kelâmî bir yoruma yer vermez. 534

Saffâr, Allah'ın farklı sesleri ve farklı kelimeleri hepsi ile teker teker meşgul olmadan duyabildiğini ifade eder. Allah, kendi kelâmını herhangi bir âlet ve ses aracılığına ihtiyaç duymaksızın işitir. Zira bir vasıta ile duymak ihtiyactan ileri gelir. İnsanın duyması, buna örnektir. İnsan ancak kulağının sağlıklı olmasıyla işitebilir. Allah ise böyle bir acizlikle anılamaz. Ona göre "Kulaklarını mühürlemiştir, gözlerinde de kalın bir perde bulunmaktadır" 535 âyetinde, insanın işitebilmesinin bir organa gereksinim duyulduğu açıkça ifade edilmektedir. 536 Onun aktardığına göre Eş'arî, Allah'ın zâtının konuşan ve işiten olduğu görüşündedir. Ebü'l-Abbâs el-Kalânisî ise duyma eyleminin ses ve söze has olduğunu düşünür. Saffâr, en doğru görüşün bu olduğunu belirtir.

<sup>&</sup>lt;sup>529</sup> Tâhâ 20/108.

<sup>&</sup>quot;...Allah'ın sözünü duymasına...". et-Tövbe 9/2.

<sup>&</sup>lt;sup>531</sup> "Söylenenleri dinleyip...". ez-Zümer 39/18.

<sup>532</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/486.

<sup>&</sup>lt;sup>533</sup> "Allah onlarda (inkârcılarda) bir hayır görseydi elbette kendilerine işittirirdi." el-Enfâl

<sup>534</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/620.

el-Bakara 2/7.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/485-486.

Ona göre duymak aynı zamanda icap ve kabulü gerektirmektedir.<sup>537</sup> Nitekim "dinleyin, itaat edin" 538 âyeti de bunun delilidir. 539 Sâmî ismi ise es-Semî adının mübalağalı hâlidir ve aynı anlamda kullanılır.

Allah'ın sem' sıfatı ile ilgili olan bir diğer ismi el-Vâsi'dir. Saffâr, el-Vâsi' isminin "talepleri duyan" anlamında olduğunu belirtir. Arap dilcilerinden olan Ebû Bekr İbnü'l-Enbârî'nin (öl. 328/940) bu isme, "rahmeti ve ilmi ile her şeyi kuşatan" anlamını verdiğini ve bunu destekleyen

ayetini<sup>540</sup> aktarır.<sup>541</sup> O, bu isimde herhangi bir kelâmî وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْماً" yorum yapmaz.

| Esmâ Delili  | Konu       | İlgili Kelâmî Konu      | Eleştirdiği Grup |
|--------------|------------|-------------------------|------------------|
| es-Semî',    | Duymasının | Allah'ın duyması insan- | Eş'arîler        |
| es-Sâmî'     | nasıllığı  | larda olduğu gibi her-  |                  |
|              |            | hangi bir illete muhtaç |                  |
|              |            | değildir.               |                  |
| el-Müsemmi', | -          | Bu isimlerde kelâmî yo- | -                |
| el-Vâsi'     |            | rum yapmaz.             |                  |

Tablo 14. Saffâr'ın Sem' Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

#### 3.4.1.6. Basar

Zâtî sıfatlardan biri olan basar kapsamında Saffâr, Allah'ın el-Basîr ismini yorumlar. Bu ismin lugat açısından hangi fiilden müştak olduğunu ve anlamı daha önce aktarılmıştır. el-Başîr ismi, el-'Âlim anlamına geldiği gibi Allah'ın görmesine dair anlam içeren bir esmâ-i hüsnâdır.

<sup>537</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/486.

<sup>&</sup>lt;sup>538</sup> et-Tegâbün 64/16.

<sup>539</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/486.

<sup>&</sup>lt;sup>540</sup> "Arşı yüklenenler ile onun çevresinde bulunanlar rablerini hamd ile tesbih ederler, O'na iman ederle ve müminlerin bağışlanmasını dilerler: Ey rabbimiz! Sen, rahmetin ve ilminle her şeyi kuşattın. Tövbe edenleri ve yolundan gidenleri bağışla, onları cehennem azabından koru!" (el-Mü'min 40/7)

<sup>541</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/648.

Saffâr'a göre Allah elbette ki görmektedir. Ancak O'nun görmesi herhangi bir organ veya âlete dayanmaz. Yani insanda olduğu gibi bir göze muhtaç değildir. Kaderiyye, Ebü'l-Huzeyl el-Allâf, Cafer b. Harb ve Kâ'bî tarafından Allah'ın görmesi onun ilim sahibi olması şeklinde anlaşılmıştır. Saffâr, Allah'ın el-Basîr isminin yalnızca onun bilmesi şeklinde anlaşılmasını bu ismin manasının kısıtlamanması olacağıdan kabul etmez. O, el-Basîr isminin vaz olunduğu dildeki asıl mananın hem rü'yeti yani Allah'ın görmesini hem de ilmini kapsadığını düşünmektedir.542

Ehl-i sünnet, Allah'ın kendi nefsini gördüğü konusunda icmâ hâlindedir. Ancak Allah'ın sıfatlarını görmesi konusunda ihtilaf ederler. Eş'arî, Allah'ın sıfatlarını da gördüğü düşüncesindedir. Onlara göre Allah'ın arazları görmesi caizdir. Ebü'l-Abbas el-Kalânisî ve Ebu Saîd el-Kattân gibi âlimler de Allah'ın arazları gördüğünü düşünmektedir. Ancak onlara göre kişi "Allah sıfatlarını görür" sözünü söylemekten imtina ederse de günah işlemiş olmaz. Saffâr, Eş'arî ve Kalânisî'nin Allah'ın kendi kelâmını duyması üzerine de ittifak ettiklerini belirtir. Ebu Saîd el-Kattân ise Allah'ın kendisini ezelî bir şekilde duyduğu görüşündedir. Saffâr, Eş'arî ve Kalânisî'nin bu konudaki görüşünü doğruya daha yakın bulur. Zira ona göre duymak kelâma has bir eylemdir ve zât bakımından kendisine has değildir.543

Saffâr, Kaderiyye'nin Allah'ın kendini ezelî bir şekilde gördüğünü ancak kulların fiillerini ezelî olarak görmediğini iddia ettiğini aktarır. Cafer b. Harb'ın Ebü'l-Huzeyl el-Allâf'tan aktardığına göre "Allah basîr'dir." demekle Allah'ın kulların fiillerini ancak eyleme dönüştükten sonra görebileceği kastedilir. Saffâr, Cafer b. Harb'ın Allah'ın el-Başîr ismini "gelecekte olacak hiçbir şeyin gizli kalmaması" manasında yorumladığını ifade eder. Birçok Kaderiyye de bu şekilde düşünmektedir. Bu görüşe göre el-Başîr ismi ilim manasındadır. Mübsır yani gören kişi ise ilim ile görür. Saffâr'a göre bu görüş kesinlikle akla aykırıdır. Zira böyle denilirse gözleri görmeyen bir kimsenin sadık haberci ile gelen haberi bilmesi ile 'görür' anlamına gelen el-Başîr ismi ona nispet edilebilir denilmiş olur. Ancak kör bir kişi elbette görmese de bir şeyi bilebilir durumdadır. Zira Allah'da âyetlerinde gören kişi ile gözleri görmeyen kişinin birbirinden farklı olduğunu bildirmiştir. Dolayısıyla Saffâr'a

<sup>542</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/416.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/416-417.

göre el-Basîr isminin gözleri görmeyen kişi üzerine hakiki anlamda bir nispeti söz konusu değildir. 544

Saffâr, Muhammed b. Kerrâm'ın (öl. 255/869) görüşlerini benimseyen fırka olan Kerrâmiyye'nin Allah'ın görmesinin O'nun basireti ile olduğu düşüncesine yer verir. Onlara göre Allah'ın görmesi kendine ait bir görme eylemiyle görmek şeklindedir. Allah'ın görmesi kudreti ile olur yani Allah'ın kudreti görme fiiline kādir olmakla gerçekleşir. Görünür âlemde Allah bir şey yarattığında yoktan var eden zâtta bu şey görünür olmaktadır. Yani Allah bir şeyi yarattığında O şey kendisi için görünür olur.545

Mâtürîdî'nin, Saffâr ile Allah'ın kulların yaptığı fiilleri ezelî olarak gördüğü noktasında aynı görüşü paylaştığı görülmektedir. Saffâr'ın, Kaderiyye'ye nispetle aktardığı görüş, Mu'tezile'ye aittir. Onlara göre Allah kulların fiillerini işledikleri vakitte bilmektedir. Mâtürîdî ise bu düşünce için duyulur âlemden kıyasla getirdikleri delillere aklî delillerle cevap vererek karşı çıkmakta ve bunun akla uygun olmadığını söylemektedir. Saffâr'ın bu isim altında belirttiği görüşler sebebiyle konunun Allah'ın basîr olması konusunda bir ihtilaf olmadığı görülmektedir. İhtilaf, Allah'ın basîr olmasının hangi anlama geldiğine yöneliktir. Saffâr, el-Basîr isminde Kerrâmiyye, Eş'arîyye ve bazı ilk dönem kelâmcıların görüşleri üzerinde durmuşsa da daha uzun bilgiyi Kaderiyye mezhebi ile ilgili verdiği ve görüşlerini eleştirdiği görülür.

Tablo 15. Saffâr'ın Basar Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

| Esmâ Delili | Konu     | İlgili Kelâmî Konu            | Eleştirdiği Grup        |
|-------------|----------|-------------------------------|-------------------------|
| el-Bașîr    | Allah'ın | Allah'ın el-Başîr ismi hem    | Kerrâmiyye,             |
|             | Görmesi  | ilim hem de görmek anla-      | Eş'arîyye,              |
|             |          | mında kullanılır. Allah kul-  | Cafer b. Harb,          |
|             |          | ların fiillerini ezelî olarak | Ebü'l-Abbas el-Kalânisî |
|             |          | görür/bilir.                  | Ebu Saîd el- Kattân,    |
|             |          |                               | Kâ'bî                   |

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/417.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/417.

## 3.4.1.7. Kelâm

Saffâr, kelâm sıfatının izahı kapsamında el-Ḥamîd ismini izah eder. Bu sıfat ile doğrudan irtibatlı olan el-Mütekellim ismine ise eserinin esmâ-i hüsnâ bölümünde değil müstakil bir başlık altında Allah'ın kelâm sıfatı kapsamında halku'l-Kur'ân gibi konularla ilişkili olarak değinir.

Kelâm kelimesinin anlamı Telhîsü'l-edille'de "Allah'ın kelâmı" konusunun girişinde el-Mütekellim ismi kapsamında kısa bir şekilde izah edilse de ayrıntılı tahlili konunun sonrasında yapılmaktadır. Allah'ın kelâmına dair izahlara geçmeden önce söz konusu bölüme burada değineceğiz.

Saffâr, eserinde öncelikle kelâm kelimesinin etimolojik tahliline yer vermektedir. Onun aktardığına göre Arap dilcileri kelâmı, "anlaşılabilen ve ifade edilebilen, lafzın kendisine delâlet ettiği şeydir" şeklinde tanımlamışlardır. Kelâm kelimesinin kendisinden türediği "🊣 /kelm" yaralama sonucunda normalde görünmeyen kan, et ve kemik gibi unsurlar açığa çıkar ve anlaşılır. 546 Bunun gibi kelâm etme sonucunda da kişide bulunan kapalı mana anlaşılır hâle gelir. Onun aktarımına göre Arap dilcileri mühmel lafızları<sup>547</sup> kelâm olarak kabul etmezler. Zira mühmel lafız; harflerin bir araya gelmesiyle oluşur ve görünüşte isim veya fiil gibi olsa da anlam içermez. Bu açıdan bir mana ifade etmeyen bu sesler kelâm olarak kabul edilmezler. Saffâr bu tür ifadelere, hayvanlardan bazı ses ve harflerin çıkmasını örnek olarak verir. Benzer şekilde sesin yankılanması da harf veya seslerden oluşabilir. Ancak bu sesler ve harfler sebebiyle ne hayvanlar ne de yankı yapan dağ, mütekellim yani konuşan olarak tanımlanmaz. Saffâr'ın üzerinde durduğu ve dikkat çektiği nokta, kelâmın bir manaya sahip olması gerektiğidir.548 O, Sîbeveyhi ve Halil b. Ahmed'in kelâmı "anlamı olan söz" olarak tanımladıklarını da aktarır. Buna göre kelâm, mananın belli bir kasıt ve niyetle lafza dökülmesidir. 549

Saffâr, kelâm kelimesinin anlamına dair açıklamalardan sonra "kavl (فول)" kelimesine de değinir. Zira ikisi arasında Arapçada bir fark bulunmaktadır. Kavl "قول" kelimesi "قال – يقول – قولا" kökünden türemistir. Ona göre kavl;

<sup>546</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/764.

Sedat Şensoy, "Lafız", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 27/44.

<sup>548</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/764.

<sup>549</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/764.

söz, lafız ve ifade anlamına gelmektedir ve kavl, kelâmdan daha sınırlıdır. Kelâm kelimesinin yanı sıra kavl kelimesini de ele almasının sebebi, Allah'ın kelâmı için bu iki kelimeden hangisinin kullanılacağı ile Allah'a kavl kelimesinin nispet edilip edilemeyeceğine yönelik tartışmanın bulunmasıdır.

Kelâm sıfatının Allah'a nispeti konusunda mütekellimler arasında bir fikir birliği bulunmaktadır. Kelâmcılar bu sıfatı temellendirme konusunda çeşitli deliller ileri sürmüşlerdir. Buna göre konuşmamak yani dilsizlik (خرس) bir acziyet ve kusurdur. Bu acziyet O'na atfedilemeyeceği için Allah'ın mütekellim olmaması mümkün değildir. Emreden ve nehyeden ve bunları insanlara bildiren Allah'ın kelâm sıfatının bulunması, O'nun ulûhiyyet vasfının bir gereğidir.550

Kelâm sıfatı konusunda bir fikir birliği bulunsa da mahiyeti konusunda kelâmcılar arasında fikir ayrılıkları vardır. Ehl-i Sünnet anlayışına göre kelâm Allah'ın zâtî sıfatlarından biridir. Mu'tezile'ye göre ise kelâm fiili bir sıfattır. Kelâm sıfatının mahiyetine ilişkin tartışmanın söz söyleyen ile söz arasındaki ilişkiden kaynaklandığı ifade edilir. Ehl-i sünnet'e göre söz, söz söyleyenden (mütekellimden) ayrı değildir. Mu'tezile ise bu ikisini birbirinden ayırmaktadır. Çünkü onlara göre kelâm; Allah'ın bir fiilidir. Bu sebeple zâtı ile kāim olması düşünülemez. Onlara göre Allah, zâtı dışında harf ve sesler yaratarak mütekellim olmaktadır. Bundan dolayı onlara göre Allah'a hâdis olanın ezelî bir şekilde nispeti uygun olmadığı gibi hâdis varlıklara ezelî bir kelâm sıfatı ile hitabı da doğru değildir. Dolayısıyla onlar kelâmı fiili sıfatlar içerisinde saymışlar ve hâdis oduğunu düşünmüşlerdir. Selef anlayışında ise lafız ve mananın Allah'ın zâtı ile kāim olduğu, Kur'ân'ın lafzının da mahlûk olmadığı kanaati bulunmaktadır.551

Saffâr'ın aktardığına göre Ehl-i sünnet ve'l-cemaat'ten bir grup, kelâm sıfatını "zâtta kāim, dilsizlik ve sükûtu nefyeden, harf ve sese muhtaç olmayan, kendisi ile Allah'ın vaad ve vaîd bulunduğu bir sıfat" olarak tanımlamışlardır. <sup>552</sup> Söz konusu grup ile kastettiği Ebû Hanîfe ve Kalânisî gibi erken dönem Ehl-i sijnnet kelâmcılarıdır. Nitekim el-Fıkhü'l-ekher'de Allah'ın kelâm

<sup>&</sup>lt;sup>550</sup> Yavuz, "Kelâm", 25/194.

<sup>&</sup>lt;sup>551</sup> Yavuz, "Kelâm", 25/194; İbrahim Arslan "Söz'ün Mahiyeti ve Bu bağlamda Bir Söz Olarak Kelamullah", KADER Kelam Araştırmaları Dergisi 3/1 (Ocak 2009), 145-146.

<sup>552</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/764.

sıfatının yaratılmışlara ait niteliklerden münezzeh olduğunu, O'nun harf, ses ve konuşma organlarına bağlı olmaksızın mütekellim olduğunu yer alır. Ona göre Allah, mütekellim olması ile dilsizlik (خرس) ve sükût gibi acziyet niteliklerinden münezzehtir.553 Kalânisî de aynı görüştedir ve aynı zamanda o, Allah'ın kelâm sıfatının mesmu' (işitilen) bir nitelik taşıdığını da düşünmektedir. 554 Saffâr'a göre ise kelâm, Allah'ın zâtı ile kāim bir manadır, sıfattır. Bu sıfat, O'ndan dilsizlik ve emir-nehiyde bulunamama gibi sükût ve eksikliklerini uzaklaştırmaktadır. Zira bu kusurlar, kelâm sıfatına sahip zâtta bulunamaz. Ahraz kimse konuşamaz aynı şekilde sükût, mütekellim kişinin iradisusması ile mümkündür. Bir kişi de kelâm ve sükûtun birleşmesi ve aynı anda bulunması ise mümkün değildir.555

Saffâr, Eş'arî ile Mu'tezile'ye atfedilen kelâm tanımlamalarına yer vermektedir. Buna göre Ebû Hasan el-Eş'arî'ye göre kelâm; emir, nehiy ve haberdir. 556 Bu Saffâr'a göre doğrudur. Zira Arap dilcilerininyaptıkları kelâm tanımıyla örtüşmektedir. Mu'tezile ise kelâmı; belli bir manayı içeren parçalı seslerden ve belli bir düzendeki harflerden ibaret görmektedir. Saffâr'a göre bu tanım insanlar ve diğer yaratılmışların kelâmları için doğru olabilse de Allah'ın kelâmı için hatalıdır. Çünkü bu tanım, ibarelerden oluşan bir sözü, yazıyı tanımlamaktadır. Oysa Allah'ın kelâmı, insan ve diğer yaratılmışların niteliklerine benzemekten yücedir ve O'nun kelâmı, sübhâniyyet vasfına sahiptir. 557 Sübhâniyet, Allah'ın eksik ve kusurlardan yüce ve münezzeh oluşunu ifade etmek üzere Kur'ân ve hadislerde sıklıkla kullanılmaktadır. Saffâr, bu açıklamaları ile Allah'ın kelâm sıfatını harf, hece ve seslere muhtaç ve bağlı olarak algılamamak gerektiğine dikkat çekmektedir.

Ebû Hanîfe, el-Fıkhü'l-ekber, 71-72.

<sup>&</sup>lt;sup>554</sup> M. Said Özervarlı, "Ebü'l-Abbâs el-Kalânisî", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2001), 24/223-224.

Ebû Muîn en-Nesefî ile Saffâr'ın bu konudaki görüşleri aynıdır ve ibareler de birbirine yakın görünmektedir. Ayrıntılı bilgi için krş. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/764; Nesefî, Tebsıratü'l-edille, 339.

Eş'arî'ye göre emir, nehiy ve haber kelâmın vasıflarıdır. Ayrıntılı bilgi için bk. Recep Ardoğan, "Mütekellimlere Göre Kelam-ı Nefsî ve İşitilebilirliği", Marife Dini Araştırmalar Dergisi 13/2 (Temmuz 2013), 181.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/765.

Saffâr, kelâm sıfatını Allah'ın kudreti şeklinde te'vil eden Kerrâmiler'in bu görüşün doğru olmadığını belirtir. Onlara göre kelâm, Allah'ın ezelî bir şekilde söz söyleme kudretidir. Buna göre Allah'ın zâtında kelâm yaratma gücü ezelîdir; zâtında harf ve ses yaratmak suretiyle söz söylemesi ise hâdistir. Onlar bu düşünceleriyle Allah'ın hâdis varlıklara hitabına ilişkin konuyu çözdüklerini düşünmüşlerdir. Saffâr'a göre Allah'ın kelâmı kudret sıfatı ile ortaya çıkmaz. Aynı şekilde kelâm sıfatını, Allah'ın kelâm ve sesi yaratması şeklinde te'vil etmek de hatalıdır. 558 O burada Eş'ariyye ve Mu'tezile gibi mezheplerin mensuplarına atıfta bulunmaktadır. Nitekim onlar kelâm sıfatını harflerden ve seslerden oluşan ifade olarak yorumlamışlardır. Bu yorum onların Allah'ın konuşabilmesinin, zâtının dışında bir varlıkta harf ve sesleri yaratması ile mümkün olacağını düşünmesine sevk etmiştir. 559 Bu konuya teklim (تكليم) yani Allah'ın kelâmının işitilmesi meselesinde ayrıca değinilecektir.

Allah'ın kelâmının delili onun hay olmasıdır. Saffâr'a göre Allah'ın kelâm sıfatına sahibi olması net bir hakikattir ve aklı başında biri bunu reddetmez. Zira kelâmın zıttı dilsizlik (خرس) ve sükûttur. Allah elbette dilsizlikten ve konusamamaktan münezzehtir. Allah'a sükût izafe edilmesi durumunda Allah'ın emir, nehiy, haber ve hitap etmek gibi rablık vasıfları inkâr edilmiş olur. Saffâr, bu iddianın dinin doğası ile çeliştiğine dikkat çeker. Zira din, Allah'ın kelâmı üzerine kurulur ve Allah'ın kelâmından oluşur. 560

Âl-i İmrân sûresi 18. âyette "شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لَّا اِلْهَ اللَّهُ أَنَّهُ لَّا اللهَ اللَّهُ أَنَّهُ لَّا اللهَ اللهُ أَنَّهُ لَّا اللهَ اللهُ أَنَّهُ لَّا اللهَ اللهُ أَنَّهُ لَّا اللهَ اللهُ أَنَّهُ لا اللهَ اللهُ أَنَّهُ لا اللهَ اللهُ اللهُ أَنَّهُ لا اللهُ اللهُ أَنَّهُ لا اللهُ اللهُ أَنَّهُ لا اللهُ اللهُ أَنَّهُ لا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَنَّهُ لا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ Saffâr'a göre "kavlullâh: قول الله" anlamına gelmektedir ("Allah, hak ve adaleti ayakta tutarak, kendinden başka tanrı olmadığını bildirdi; melekler ve ilim sahipleri de bunu ikrar ettiler. (Evet) O'ndan başka tanrı yoktur; O mutlak güç ve hikmet sahibir."). Çünkü âyette melekler ve ilim sahiplerinin Allah'ın kavline şahitlik ettikleri yani onayladıkları belirtilir. Onların şehadeti de "evet" sözleridir. Dolayısıyla Allah'ın şehadeti de onun kavlidir. Saffâr'a göre bu âyet Allah'ın mütekellim olduğunun delilidir. Her kim kelâm sıfatının olmadığını ileri sürerse bu kimse Allah'ı, kelâmın zıttı olan dilsizlik ve sükûtla nitelendirmiş olur.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/747-748.

Yavuz, "Kelâm", 25/194-195.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/749.

Âl-i İmrân 3/18.

Saffâr, kelâm sıfatının Allah'ın diğer sıfatları gibi ezelî-ebedî olduğunu belirtir. O, Allah'ın mütekellim olduğunun delilleri arasında "Allah'ın kelâmı ile onun dışındakilerin sözleri arasındaki fark, Allah ile yarattıkları arasındaki fark gibidir." rivayetine de yer verir. Bu hadiste belirtildiği üzere Allah'ın kelâmı O'nun yüce vasfına layık olacak şekildedir ve harf, ses yahut yaratılmışlarda olan herhangi bir muhtaçlıkla anılamaz. Ona göre kelâm fiilî değil sübûtî bir sıfattır. Bu sıfat, insan ve diğer yaratılmışların kelâmları gibi harf, kelime ve seslere bağlı değildir.562

Saffâr, Allah'ın kāil (القائل) olarak kesinlikle anılamayacağını, "kāil (söyleyen/diyen)" hitabının nasıl, nerede vb. benzetme niteliklerini çağrıştıracağını belirtir. Arap dilcileri arasında da "kavl" ve "kelâm" kelimelerinin birbiri yerine kullanıp kullanılamayacağı tartışmalı bir konudur. Türkçede "söz" kelimesinin karşılığı Arapçada kelâm kelimesinden ziyade kavl (söz) ile ifade edilmektedir. İbn Manzûr (öl. 711/1311) ve Sîbeveyhi, kelâm ile kavl kelimelerinin farklılığını belirtmişlerdir. Kavl; söz, lafız ve ifade anlamına gelmektedir. Kelâm kelimesi kavl kelimesini de kapsamaktadır. Sîbeveyhi'nin kelâm ve kavl kelimelerinin farklı olduğu görüşünü benimseyen Saffâr, Allah'a kāil denilmesini de bu çerçeve de uygun görmez. İnsanlar için kāil kullanılsa da Allah için bunun yerine mütekellim isminin kullanılmasını uygun bulur.563

Kelâm sıfatı kelâm tarihinde pek çok yönden tartışılmıştır. Bu tartışmalardan biri de Allah'ın kelâmının işitilmesidir. Allah'ın kelâmının işitilmesi farklı bakış açılarına konu olmuştur. Bu görüşlerden ilkine göre Allah, ezelî kelâmını harf ve ses vasıtası olmaksızın hârikulâde çerçevesinde dilediği kuluna işittirir. İkinci görüşe göre Allah'ın kelâmı yarattığı bir ses aracılığıyla âdet üstü bir tarzda işitilebilir. Üçüncü görüşe göre ezelî kelâm sıfatı değil sadece ona delâlet eden lafızlar işitilebilir. 564

Kur'ân-ı Kerîm'de Allah'ın kulları ile konuştuğu açık bir şekilde ifade edilmektedir. 565 Saffâr, Allah'ın kelâmı olduğunu "O peygamberlerin kimini kiminden üstün kıldık. içlerinden bir kısmıyla konuşmuş, bir kısmını da derecelerle

<sup>562</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/750-751.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/752.

Yavuz, "Kelâm", 25/194-195.

Yavuz, "Kelâm", 25/194.

yükseltmiştir."566 âyetinde geçen "كُلُّة" (konuşmak) fiilinin Allah'a nispeti ile bilindiğini ifade eder. Saffâr, âyetteki "...peygamberlerin kimini kiminden üstün kıldık..." ifadesindeki üstünlüğün Allah'ın bazı peygaberler ile konuşarak onları diğerlerinden üstün kıldığı şeklinde yorumlar. 567

Saffâr, bazı Mu'tezile kelâmcılarının "Allah kelâmı cisimde yarattı ve onlar da bu cisimde yaratılan Allah'ın kelâmını işittiler" görüşünü ileri sürdüklerini aktarır. Onlara göre Allah, Hz. Mûsâ ile kelâmını ağaçta yaratması sûreti ile konuşmuştur. Hz. Mûsâ da ağaçta yaratılan kelâmı duymuştur. Saffâr'a göre bu görüş batıldır. Zira Allah, kelâmı cisimde yaratmış olsaydı, bu sıfat cisme dönüşecekti ve ortada Allah'ın kelâmı diye bir şey kalmayacaktı. Allah eğer kelâmını ağaçta yaratsaydı ağaç; "Ben kendisinden başka ilâh olmayan Allah'ım, bana ibadet edin" sözünün sahibi olurdu. Oysa bu akleden için imkânsızdır. 568 Mâtürîdî, aynı âyetin tefsirinde Hz. Mûsâ'nın Allah ile konuşması ile ilgili olarak bazılarının Allah'ın harfleri ve sesleri yarattığını ve bunları Hz. Mûsâ'nın kulağına duyurduğunu düşündüklerini ifade eder. Diğer bir gruba göre Hz. Mûsâ'nın Allah'ı duyması, Allah'ın ona kitap göndermesi ve kitap sayesinde konuşması ile olmuştur. Mâtürîdî, Allah'ın kelâm sıfatının yaratılmışların özellikleri ile nitelenemeyeceğini belirtir. Âyette geçen 'teklim', kelâm kelimenin hakikatine vurgu yapmaktadır. Dolayısıyla ona göre Allah, hiçbir vasıta olmaksızın Hz. Mûsâ ile gerçekten konuşmuştur. Allah, keyfiyetini bilmediğimiz bir şekilde Hz. Mûsâ'ya işittirmiştir. Bu, Hz. Mûsâ'ya verilen ve ona has olan bir özelliktir. 569 Nitekim Ebû Muîn en-Nesefî de Mâtürîdî'nin Allah'ın Hz. Musa'ya kelâmını işittirmesini ona özel bir ikram olarak yorumladığını aktarmaktadır.570

Saffâr, bu konuya dair "Herhangi bir beşer ile Allah'ın konuşması ancak vahiy ile yahut perde arkasından ya da bir elçi gönderip dilediğini vahyetmesi şeklinde olabilir. Muhakkak ki 0 çok yücedir, engin hikmet sahibidir."<sup>571</sup> âyetine dikkat

<sup>&</sup>lt;sup>566</sup> el-Bakara 2/253.

<sup>567</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/748.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/756-757.

Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Te'vîlâtü'l-Kur'ân, 5/110-111.

Nesefî, Tebsıratü'l-edille, 398.

eş-Şûrâ 42/51.

çeker. Âyette Allah'ın kelâmının işitilmesinin perde arkasından olduğu vurgulanmaktadır. İlâhî kelâmın Hz. Mûsâ tarafından işitilmesi, Mu'tezile'nin iddia ettiği gibi harf ve seslerin ağaç veya başka bir varlıkta yaratılması ile değildir. Çünkü bu durumda, Hz. Mûsâ'ya ikram olarak verilen ve onu diğer Peygamberlerden ayıran hususiyyet gerçekleşmiş olmaz. Bu hususiyyetin gerçekleşmesi, Allah'ın kelâmının aracısız bir şekilde perde arkasından işitilmesi ile olur. Allah'ın Hz. Mûsâ ile görüşmesinin O'na kitap göndermesi şeklinde te'vil edilmesi de uygun değildir. Zira ona göre bu şekilde te'vil edilmesi hâlinde de Hz. Musa'ya ihsan edilen özel durum gerçekleşmemiş olur. 572

Mu'tezile'den Ebû Kasım el-Kâ'bî ile Ebû Hâşim, Allah'ın kelâmının var olduğunu ancak sonra yok olduğunu ve kelâm sıfatının ezelî olmadığını düşünmüşlerdir. Ancak Saffâr bu görüşü isabetli bulmayarak eleştirir. Zira ona göre Allah'ın kelâmı, ulûhiyetin yüceliğine uygundur. Bu yücelik, bu sıfatın ezelî ve bâkî olmasını gerektirir. Saffâr, Mu'tezile'nin bu görüşü ile Allah'ın Hz. Mûsâ ile konuşması ile ilgili "...ve Allah, Mûsâ ile gerçekten konuştu." ve "Şüphe yok ki ben Allah'ım. Benden başka hiçbir ilâh yoktur. O hâlde bana ibadet et ve beni anmak için namaz kıl."573 âyetlerini de reddetmiş olacaklarına dikkat çeker.574

Saffâr bazı Mu'tezile mensuplarının ise Allah'ın kelâmının ses ve harflerden oluştuğunu düşündüklerini ifade eder ve bunu eleştirir. Ona göre bu görüş küfürdür. Çünkü Allah'ın kelâmının harf ve seslerden oluşması, onun kelâmının yaratılmışların kelâmı ile benzer olduğu anlamına gelir ki bu elbette mümkün değildir.<sup>575</sup>

Saffâr, Bağdat Mu'tezile'sinden olan Sümâme b. Eşres'in (öl. 213/828)<sup>576</sup> Allah'ın kelâmının olmadığını düşündüğünü ifade eder. O, mütevellid fiillerin bir faili olmadığı görüşünü benimsemiştir. Bu fiillerin Allah'a

<sup>572</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/748.

<sup>&</sup>lt;sup>573</sup> en-Nisâ 4/164, Tâhâ 20/14.

<sup>574</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/756.

<sup>575</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/757.

Me'mûn'un 218 (833) yılında çıkardığı bir emirnâmeyle herkesi Mu'tezile'nin temel görüşlerinden olan Kur'an'ın mahlûk olduğu düşüncesini benimsemeye zorlamasında, ayrıca hutbelerde Muâviye'ye lânet okunması şeklindeki düşüncesinde

izafe edilmesini de uygun görmez. Kelâmın ise dilden doğduğunu düşünmektedir. Allah ise dil ile vasıflanamaz. Dolayısıyla kelâm, Allah'a nispet edilemez. Saffâr bu görüşleri sebebiyle onu eleştirmekte ve bu görüşlerini çürütmeye gayret etmektedir. Saffâr, tevellüd düşüncesinin fasid olduğunu ifade eder. Çünkü tevlid hâdistir ve ma'dûm kendi kendini meydana getirme kudreti ile vasıflanamaz. Bir şeyin kendi kendini meydana getirmesi ittifak ile uygun değildir. Çünkü kendi kendini meydana getirmesi durumunda bir hâlden diğer bir hâle dönüşmesi mümkün olmaz. Kendi kendini var etme konusunda birbirine benzeyen şeylerin birisinin diğerinin tasarrufu altına girmesi de aklen mümkün değildir. Hiç bir şeye muhtaç olmayan yaratıcı, Allah'tır. Bir şeyin kendi kendine var olması isabetli değildir. Ona göre böyle bir durumda yaratma konusunda Allah'a bir ortaklık söz konusu olur.577

Saffâr dilin tevkīfî yani Allah tarafından yaratıldığı görüşüne sahiptir. Ona göre manaların aynı olması dilin kaynağının tek olduğunun bir göstergesidir. Harfler, sesler ve manaların aktarımında kullanılan uzuvlar yaratılmıştır. Sonuçta ortaya çıkan lafızlar da hâdistir.<sup>578</sup> Bu sonuç, beşerin kelâmının mahlûk olduğunu ortaya koyar. Oysa bu niteliklerden yüce olan Allah'ın kelâmı, ezelîdir. Kelâm-ı nefsî argümanı, Allah'ın kelâmınına yaratılmışların kelâmının özelliklerini atfetmeleri sebebiyle Mu'tezile'ye karşı geliştirilmiştir. Bu sebeple kelâm-ı nefsî, yaratılmışların konuşma niteliklerinden uzak olacak şekilde tanımlanmıştır. Söz konusu argümana göre Allah; ezelî, ebedî, tek, zâtından ayrılmayan, harflerden ve seslerden oluşmayan, gayr-ı mütehayyiz ve cüzlere ayrılmayan bir kelâm ile mütekellimdir. 579

Saffar'a göre "Rabbinin kelimesi (Kur'an) doğruluk ve adalet bakımından tamdır. Onun kelimelerini değiştirebilecek yoktur. O, hakkıyla işitendir, hakkıyla bilendir."580 âyeti yer alan "Rabbin kelimesi" ile kastedilen Kur'ân-ı Kerîm'dir.

Sümâme'nin etkili olduğu kabul edilir. bk. Muhammed Aruçi, "Sümâme b. Eşres", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 38/130.

Osman Demir, "Determinizm ve Okasyonalizm Arasında: Mu'tezile'de Tevlîd Düşüncesi ve Ehl-i Sünnetin Eleştirisi", Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 36 (Mart 2014), 63-82; Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/758-759.

<sup>&</sup>lt;sup>578</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/759-760.

Ardoğan, "Mütekellimlere Göre Kelam-ı Nefsî ve İşitilebilirliği", 180-181.

el-En'âm 6/115.

Nitekim Kur'ân Allah tarafından korunmuştur. En'âm sûresi 34. âyette Kur'ân'ın tahrif edilemeyeceğini ilan edilmiştir; "Allah'ın kelimelerini değiştirebilecek bir güç yoktur."581 Aynı şekilde Saffâr, "...Rabbinin kelimelerini ve kitaplarını doğrulayan İmran kızı Meryem'i de örnek gösterdi..." âyetinde Allah'ın Hz. Meryem'i işaret olarak gönderdiğinin ifade edildiğine dikkat çeker. O, kelimelerin tamamını Allah'a izafe etmenin zorunluluk bakımından gerekli olmadığını da belirtir. Zira Allah'ın kelâmı keyfiyetsiz bir şekilde zâtı ile kāimdir.582

Saffâr, el-Mütekellim ismi çerçevesinde halku'l-Kur'ân konusuna da değinir. Burada, selef-i sâlihînin Kur'ân'ın Allah'ın kelâmı ve gayr-ı mahlûk olduğunu ve Kur'ân'ın yaratılmış olduğunu iddiasının sahibini dinden çıkacağını düşündüklerini ifade eder. Saffâr, Ebû Yusûf'tan, Ebû Hanîfe ile halku'l-Kur'ân meselesinde bir ay tartıştıkları ve bunun sonucunda "Kur'an yaratılmıştır" iddiasında bulunanın kâfir olacağı görüşünde birleştikleri görüşünü aktarır. Saffâr'a göre Ebû Yusûf ile Ebû Hanîfe Kur'ân'ın, nazmın ve mananın ortak adı olduğunda ittifak etmişlerdir.583 Kur'ân'ın mahlûk olduğunu iddia eden kimse, onun hem lafzının hem de manasının mahlûk olduğunu kastetmiş olacaktır. Bu ise Allah'ın kelâm sıfatının da mahlûk olmasını gerektirir ki bu açıdan küfürdür. Bu sebeple Saffâr, Kur'ân'ın lafız ve manasını birbirinden ayırmaktadır. Kur'an'ın lafzı mahlûk olsa da manası Allah'ın zâtı ile kāim ve ezelîdir. Kur'ân'ın mahlûk olduğunu iddia eden kişi, bununla yalnızca lafzını kastetmesi hâlinde ise ona göre küfre düşmüş olmaz.<sup>584</sup>

Saffâr, Kurân'ın mahlûk olmadığını söyleyen kimsenin, Kur'ân'ın manasının Allah'ın ezelî kelâmı olduğuna inanması gerektiğini ifade eder.585 Çünkü harfler Allah'ın ezelî kelâmı değil kelâmullahın tanzim edilmiş hâlidir. Allah harfleri, keyfiyetini bilmediğimiz bir şekilde kelâmı için tanzim etmiştir. Kur'ân'ın harfleri, okunması ve duyulması mahlûksa da manası Allah'ın kelâmıdır ve zâtı ile kāimdir. Ebû Hanîfe de Kur'ân okuyan, duyan veya yazan kimsenin Allah'ın kelâmını nazm vasıtasıyla okuyan, duyan ve yazan olduğu

<sup>&</sup>lt;sup>581</sup> el-En'âm 6/34.

<sup>582</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/762.

<sup>&</sup>lt;sup>583</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/769-770.

<sup>&</sup>lt;sup>584</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/770.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/770-771.

görüşündedir. 586 Dolayısıyla onlara göre Kur'ân'ın insanlar tarafından okunması, yazılması ve dinlenmesi mahlûktur. Ancak manası böyle değildir.587

Kur'ân'ın mahlûk olduğunu düşünenler tarafından

-âyetle وَهَ مَنْ ذِكْرِ مِنْ الرَّحْمٰنِ مُحْدَثٍ... \* ve وَمَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرِ مِنْ رَبِّهِمْ مُحْدَثٍ... \* rindeki "muhdes/مُخْتُ kelimesi Kur'ân'ın mahlûk oluşunun delili olarak ileri sürülür. Zira muhdes sonradan olmayı ifade eder. Ancak Saffâr bu âyette belirtilen zikr-i muhdes (veni uyarı) ile Kur'ân'ın insanlara indirilisinin kastedildiğini düşünür. Yani onun harfleri, yazılması ve okunması zikr-i muhdestir.590

Telhîsü'l-edille eserinde kelâm sıfatı bağlamında halku'l-Kur'ân meselesinden hemen sonra i'câzü'l-Kur'ân da ele alınmaktadır. Bu konu, Hz. Peygamber'e mûcize olarak verilen Kur'ân'ı-Kerîm ile iliskili olarak vorumlanması sebebiyle, nübüvvet bahsinde yer ele alınacaktır (bk. Nübüvvet Telakkisi)

Saffâr'ın kelâm sıfatı bağlamında yer verdiği diğer bir isim el-Hamîd'dir. Bu isim, "حمد – يحمد " kökünden türemiştir. Hamd kavramı âyetlerde kırk dört yerde Allah'a nispet edilirken doğrudan el-Hamîd ismi şeklinde on yedi yerde geçmektedir.<sup>591</sup> Saffâr, hamîd kelimesinin birçok anlama geldiğini ifade eder. Bunlardan biri hâmid yani öven diğeri ise mahmûd yani övülendir. Allah hem hamîddir hem de mahmûddur. O, bu ismin delili olarak Arap şiirindeki kullanım örneklerini ve âyetleri zikretmektedir. 592

Saffâr, Allah'ın kelâmının ezelî olduğuna el-Hamîd isminde değinmektedir. Allah ezelî olarak hâmid yani nefsini övendir. Övme kelâm sıfatını

Topaloğlu, Bekir, "Hamîd", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 15/458.

Yusuf Şevki Yavuz, "Halku'l-Kur'ân", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 15/373.

Ebû Hanîfe, el-Fıkhü'l-ekber, 71-72.

<sup>&</sup>lt;sup>588</sup> "Ne zaman rablerinden kendilerine yeni bir ihtar gelse" el-Enbîyâ 21/2.

<sup>&</sup>lt;sup>589</sup> "Ne zaman rahmândan kendilerine yeni bir uyarı gelse" eş-Şuarâ 26/5.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/771.

<sup>592</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/442-443.

gerektirdiği için bu durumda Allah'ın kelâm sıfatı da ezelîdir. Saffâr bu görüşün delili olarak "Medhe Allah'tan daha layık kimse yoktur. Bu sebeptendir ki kendisini methetmiştir. Hamd Âlemlerin Rabbi Allah içindir. Allah'tan daha gayretli kimse yoktur. Bu yüzden gizli ve aşikâr olan bütün kötülükleri (fevahiş) yasaklamıştır." hadisini zikretmektedir. Dolayısıyla övgü, ezelidir ve kelâm sıfatı da ezelîdir.593

| Esmâ Delili   | Konu   | İlgili Kelâmî Konu         | Eleştirdiği Grup      |  |
|---------------|--------|----------------------------|-----------------------|--|
| el-Mütekellim | Kelâm  | Allah'ın kelâmının mahi-   | Kerrâmiyye,           |  |
|               | sıfatı | yeti,                      | Mu'tezilî Ebû Huzeyl, |  |
|               |        | Halku'l-Kur'ân.            | Sümâme b. Eşres,      |  |
|               |        | Allah'a kavl kelimesi nis- | Ebû Kasım el-Kâ'bî,   |  |
|               |        | pet edilebilir mi?         | Ebû Hâşim             |  |
|               |        | İ'câzü'l-Kur'ân            |                       |  |
| el-Ḥamîd      | Kelâm  | Kelâm sıfatının ezelî      | -                     |  |
|               | sıfatı | olması                     |                       |  |

Tablo 16. Saffâr'ın Kelâm Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

### 3.4.1.8. Tekvin

Kevn mastarının emir sîgası olan kün kavli kelâm literatüründe Allah'ın yoktan ve mutlak anlamda yaratmasını ifade eder. Mâtürîdî kelâmcıları tekvin sıfatının kün emrine dayandığını düşünmektedirler. Bu sebeple el-Mütekellim ismi Allah'ın yaratma sıfatı ile de ilişkilidir. Saffâr, kün kavlini kelâm sıfatı içerisinde ve O'nun kelâmını ele aldığı konu içerisinde ele almaktadır.594

Saffâr, Allah'ın eşyayı kün kavli ile ortaya çıkardığını ifade eder. Bu cümleden kastedilen Allah'ın ilminde olan şeylerin zamanı geldiğinde var edilmesidir. Kur'ân-ı Kerîm'de Allah'ın kün kavli ile ilgili pek çok âyet bulunmaktadır. 595 Örneğin Nahl sûresinin 40. âyetinde

<sup>593</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/443.

<sup>594</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/766-767.

iskender Pala, "Kün", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 552.

"(Biz bir şeyi murat ettiğimizde sözümüz 'Ol!) اِنَّمَا قَوْلُنَا لِسْنَيْءِ إِذًا اَرَيْنَاهُ اَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ " demekten ibarettir, o da hemen oluverir.)"596, Allah'ın "kün" emri ile yarattığı belirtilir. Yâsîn sûresinde de benzer bir âyet "أَمُّوا أَرَادَ شَيُّنَا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ" (Bir şey yaratmak istediği zaman Onun yaptığı 'Ol' demekten ibarettir. Hemen oluverir.)"597 Allah, dilediği her şeyi herhangi bir sebebe dayandırmadan yaratma kudretine sahiptir.<sup>598</sup> Saffâr, âyetteki "kün (ol)" kavlinin Allah'ın yaratmasındaki suhuleti ifade ettiğini düşünmektedir. Zira Allah için herhangi bir şeyi yaratmakta zorluk yoktur. O, Arap dilinde kün kavlinin dışında daha veciz, daha hafif ve daha kolay bir ifade olmadığına dikkat çeker ve "kün" emrinin seçilme hikmetine değinir. Ona göre Allah'ın yaratması, yüceliğine uygun şekilde anlaşılmalıdır. Kün kavlinin mahiyeti ile ilgili de açıklamalar yapan Saffâr, her şeyin vakti gelince var olmasının ezelî bir emirle olduğunu düşünmektedir. Yoksa Allah'ın "kün (ol)" emri, her nesnenin yaratılmasına söylenilen başlayıp biten bir söz değildir. 599

Saffâr'a göre söz konusu âyetlerde yer alan irade etmek ile kastedilen, Allah'ın kendisinden unutkanlığı, ihmali ve zorunluluğu nefyetmesidir. "Kün (ol)" emri, irade üzerine ya da irade emrin üzerine öncelenmez. Çünkü Allah'ın sıfatlarının hepsi ezelîdir, ard arda sıra ile gelmezler. Yani Saffâr'a göre kelâm ve irade sıfatlarının arasında bir öncelik sonralık ilişkisi yoktur. Bu sebeple âyetin, Allah'ın yüceliğine uygun şekilde te'vil edilmesi gerektiği düşünür. Ona göre söz konusu hitap ma'dûma değildir. Ma'dûma hitap abes kabul edilir. Var olması için mevcûda da değildir. Allah'ın "kün" kavli, sonradan ortaya çıkma çağrışımı içerecek şekilde yorumlanmamalıdır. 600 Ona göre Allah'ın kelâmı, kaf ve nun harflerinin hece diziliminden olusmaz. Kelâma delalet eden lafızlar, kulların ilahî kelâmı anlayabilmesi içindir. Ona göre Allah'ın tekvin sıfatı, her şeyi ezelî bir emirle yaratması yani "Kün" kavli ile ifade edilmiştir. 601 Saffâr'ın, Allah'ın kelâm sıfatının harflere muhtaç olmadığını vurgulayara Mu'tezile ve Kerrâmiler'in Allah'ın 'ol' emrinin harflerden

en-Nahl 16/40.

<sup>&</sup>lt;sup>597</sup> Yâsîn 36/82.

<sup>598</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/766.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/767.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/768-769.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/767.

ve seslerden oluştuğu, bu sebeple de Allah'ın kelâm sıfatının hâdis olduğu şeklindeki iddialarına cevap mahiyetindedir. Onun burada kelâm-ı nefsîyi kastettiği anlaşılmaktadır.602

Saffâr, ilk yaratılış ile ilgili iki görüşe atıfta bulunmaktadır. İlki Yemenli bir tabiî olan Vehb b. Münebbih'den (öl. 114/732) "Allah ruha ol dedi ve o da var oldu" rivayetidir. Aynı zamanda o, Kutebî nispesi ile atıf yaptığı İbn Kuteybe'nin (öl. 276/889) el-Ma'ârif adlı eserinden mahlukâtın ilk yaratışı (Bed'ü'l-halk) bölümünde geçen Allah'ın "nur var olsun" dediğini ve onun da var olduğunu, aynı şekilde "geceye ol" dediğini ve onun da var olduğunu aktarır. Bu rivayetlerde önce emir edilmesi sonra varlığın ortaya çıkması şeklinde öncelik-sonralık ilişkisi bulunduğu izlenimi edinilmektedir. Saffâr, aktardığı ikinci görüşü usûliddin âlimlerine nispet eder. Onlar, yaratılışa dair rivayetleri, her şeyin takdir edilen vakitte var oldukları şeklinde anlamışlardır. Bu görüş, daha uygundur. Çünkü yaratılmışlara benzeme çağrışımını içermez ve öncelik sonralık ilişkisi de barındırmaz. 603 Mâtürîdî âlimleri, Allah'ın ezelî olarak tekvin sıfatına sahip olduğunu ve bu sebeple her şeyin takdir edilen zamanda yaratıldığını kabul etmişlerdir. $^{604}$ 

Saffâr, tekvin ve mükevvenin Eş'arîlerin ileri sürdüğü gibi aynı olmadığını ve söz konusu âyetlerin hikmete uygun şekilde te'vil edilmesi gerektiğini düşünür. 605 O, aynı zamanda Eş'arîlerden bazılarının "kün" emrini içeren âyetleri sadece icâd yani Allah'ın yoktan var etmesi, benzersiz bir şekilde yaratması şeklinde te'vil ettiklerine de değinir. Ona göre bu görüş güçlü değildir. Çünkü bu görüşe göre Allah'ın kavli nesh edilmiş olur. O, bu yorumunu uygun bulmaz. 606 Daha önce de ifade edildiği üzere Saffâr'a göre "kün" emri Allah'ın kelâmına delalet etmektedir. Allah'ın kelâmı (kelâm-ı nefsîsi) insanların kullandıkları gibi kef ve nun harflerinin bir araya gelmesinden oluşmaz. Kün, kelâm-ı nefsîde olan Allah'ın bir emridir. Dolayısıyla burada ifade edil-

Râzî, Mefâtîhu'l-gayb, 27/111.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/767.

Tevfik Yücedoğru, "Tekvin", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 40/389.

<sup>&</sup>lt;sup>605</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/768.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/768.

mek istenen Eş'arîlerin "kün" kavlini, sadece tekvin sıfatı ile ilişkilendirmeleridir. Nitekim onlar "kün" emrinin Allah'ın kudretinin hâdis taalluku ile gerçekleştiğini düşünmüşlerdir. Allah'ın fiili sıfatları onlara göre hâdis olduğu için bu emir de kelâm sıfatı olarak düşünülmemiştir. Zira Eş'arîlere göre Allah'ın kelâm sıfatı kadîmdir. Nitekim onlara göre eğer 'ol' emri yalnızca tekvin değil de kelâm sıfatı olarak düşünülürse o zaman mükevven de ezelî olmak durumundadır. Bu sebeple onlar tekvin ve mükevvenin aynı olduğunu ve tekvinin hâdis olduğunu ifade etmişlerdir. Kün emrini ise hakiki bir kelâm sıfatı olarak değil de tekvinin kendisi olarak yorumlamışlardır. 607 Saffâr, Eş'arîlerin bu görüşünü daha bir çok isimde eleştirmekte ve çeşitli izahlar ile çürütmeye gayret etmektedir. Burada onun üzerinde durduğu önemli nokta Allah'ın "kün" kavlinin kelâm sıfatı dahilinde düşünülmesi gerektiğidir.

Saffâr, tekvîn sıfatına esmâ-i hüsnânın birçoğunun izahında değinmiştir. Bu isimlerden biri el-Ḫâlıḳ'tır. O, bu ismin "خَلَق – يِخْلُق – يِخْلُق – يِخْلُق – يُخْلُق ا türediğini belirtir. Bu ismin manası, Allah'ın ma'dûm ve mevcûd olan her şeyi yaratmasıdır. Bu isim Kur'ân-ı Kerîm'de iki yüzden fazla yerde hem fiil hem de mastar sîgasıyla Allah'a nispet edilir. 608 Nitekim Saffar da birçok delille birlikte fiil sîgası ile Allah'a nispet edilmiş hâlini

Yedi göğü ve yerden de onların benzerlerini..." ...خَلَقَ سَبْعَ سَمُوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلُهُنِّ..." yaratan Allah'tır...)"609 âyetinde olduğu gibi delil olarak zikreder.610 O, el-Hâlık isminin mübalağalı hâli olan el-Hallâk isminin de aynı anlamda olduğunu belirtir. Nitekim bu isim el-Hâlık isminin sonunda yer alır ve açıklanmaz. 611

İlâhî isimlerden el-Hâlık isminde Saffâr, Mu'tezile'den olduğunu belirttiği Ahmed b. Hâbıt'ın (öl. 232/846) görüşüne de değinir. Başlarda Mu'te-

Veysel Kaya, Fahreddîn Râzî'nin Mâtürîdîlerle Olan Tartışması ve Eleştirisi (Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007), 43-44; Temel Yeşilyurt, "Maturidilerde Tekvin Sıfatı ve Temellendirilmesi", Kastamonu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1/1 (Mart 2018), 14.

Topaloğlu, Bekir, "Hâlık", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (TDV Yayınları, 1997), 15/303,

<sup>609</sup> et-Talâk 65/12.

<sup>610</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/456.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/464.

zile mezhebine mensup olduğu bilinen Ahmed b. Hâbıt, Mu'tezile'nin beş esasından biri olan tevhid ilkesine aykırı görüşlere sahip olması sebebiyle dışlanmıştır. 612 Ahmed b. Hâbıt'a göre iki tanrı bulunmaktadır. Bunlardan ilki kadîm tanrıdır. Diğeri ise hâdis kabul edilen İsâ Mesih'tir. Ona göre Allah, hâdis tanrı Mesih'i yaratır ve ona bazı işleri yapması için yetki verir. Saffâr, Ahmed b. Hâbıt'ın bu görüşünü eleştirerek Ehl-i Hakk'ın "Allah'tan başka yaratan yoktur ve mübdi' (yoktan var eden) de Allah'tan başkası değildir." ilkesini aktarır.613

Saffâr, el-Hâlık isminin izahında Eş'arîler'in tekvin anlayışını eleştirmektedir. Zira onlara göre tekvin (yaratma) ve mükevven (yaratılan) aynıdır. Bu görüşe göre tahlîk (yaratma) ve mahlûk (yaratılan) da aynı olmaktadır. Saffâr bu görüşün çok açık bir hata olduğunu belirtir. Zira

"Biz bir şeyi murat ettiğimizde sözümüz 'Ol' إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءِ إِذًا اَرَدْنَاهُ اَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ " demekten ibarettir, o da hemen oluverir.)"614 âyetindeki kün emri tekvin sıfatıdır, fe-yekûn ise mükevvendir (yaratılandır). Saffâr, ısrarla tekvin ile mükevvenin aynı olamayacağını savunur. 615 Mâturîdî ise aynı âyetin tefsirini yaparken benzer bir şekilde söz konusu âyeti, tekvin ile mükevvenin ayrı olduğunun delili olarak yorumlar.616

Saffâr'a göre tekvin ve mükevven aynı olmuş olsaydı, tekvinin başka bir tekvin olmadan meydana gelmesi mümkün olmazdı. Tekvin ezelî bir sıfat değil de hadis bir sıfat ise var olmak için başka bir tekvine muhtaç olacağından muhtaçlığı sonsuza kadar uzayıp gidecektir. O, Eş'arîleri bu noktada, sonu olmayan batıl bir görüş ortaya atmakla suçlamaktadır. Zira bu düşünce daha başlangıç noktası itibariyle problemlidir.617

Mustafa Öz, "Ahmed b. Hâbıt", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 2/70; Mu'tezile 'nin tevhid hakkındaki görüşleri için bk. Kādî Abdülcebbâr, Şerhu'l-Uşûli'l-hamse, 2013, 1/244-252.

<sup>613</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/549.

<sup>&</sup>lt;sup>614</sup> en-Nahl 16/40.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/460-461.

Mâtürîdî, Te'vîlâtü'l-Kur'ân, 8/111-112.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/461.

Kerrâmiyye fırkasının "Allah kudret sıfatı ile hâlıktır" görüşü de Saffâr tarafından eleştirilmiştir. Onlara göre Allah önce zâtında kudreti, yaratmayı gerçekleştirebilmek için yaratır sonrasında ise halk eder. Bu görüşe göre Allah'ın fiil üzerine kādirliği hakiki anlamda fail olarak isimlendirilmez aksine mecazdır. Ancak Saffâr'ın bizim görüşümüz diyerek aktardığı görüşe göre Allah'ın bu isimle hakiki anlamda isimlendirilmesi mümkündür. Zira Allah'ın sıfatları kemal noktasındadır ve Allah'ın zâtını bu kemal sıfatlardan arındırmak uygun değildir. Onlar ise kudret ve fiilin sonradan ihdas edildiğini iddia etmektedirler. Bu iddia Saffâr'a göre batıl bir iddiadır. Aynı zamanda ona göre "Allah yaratma fiilini ezelî bir şekilde yarattı ve rızık verme fiilini ezelî olarak yarattı" demek de hatalıdır. Fiillerin ezelî olması anlamına gelen bu hatalı görüş, mahlûkların ve rızıkların da ezelî olması anlamına gelir. Ona göre doğru ifade biçimi, Allah'ın ezelî olarak hâlık ve râzık olmasıdır.618

"... جَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورِّ ..." (kılan, yapan) kelimesinin daima mef'ûlü ile beraber kullanıldığını ve tek sekilde kullanımının ise Allah'a nispet noktasında tevkifî olmadığını ifade eder. Zira Saffâr,

" كُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطُفَّةً في قَرَارٍ مَكِينٌ " (Sonra onu sağlam bir korunakta nutfe hâline getiriyoruz.)"622 âyetinde geçen "جعلناه" kelimesinin "elbiseyi beyaz yaptım", "sözümü nesir değil şiir kıldım" örneklerindeki gibi nesnesi ile kullanıldığına dikkat çeker. 623 Saffâr bu kelimenin geçtiği birçok âyeti zikreder. 624 Kelimenin âyetlerde mef'ûlü ile beraber kullanılması ile ilgili örnekler sebebiyle Allah'a

(Ey Yapan!)" şeklinde hitap edilmesini uygun görmez. Çünkü Allah'ı يا جاعل isimlendirmenin yolu tevkīftir. Eğer âyetlerde "Ya Câil" kullanım bulunsaydı,

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/463-464.

<sup>&</sup>quot;...Ben yeryüzünde bir halife yaratacağım..." el-Bakara 2/30.

<sup>&</sup>lt;sup>620</sup> "Hamd, gökleri ve yeri yoktan var eden, melekleri ikişer, üçer, dörder kanatlı elçiler kılan Allah'a mahsustur." el-Fâtır 35/1.

<sup>&</sup>lt;sup>621</sup> "gökten üzerlerine bol bol yağmur indirip (evlerinin) altlarından ırmaklar akıttığımız nice nesilleri helâk ettik." el-En'âm 6/1.

el-Mü'minûn 23/13.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/435.

Bu âyetler için bk. ez-Zuhruf 43/3, 19, el-En'âm 6/1, 100, el-Enbiyâ 21/30.

ümmet arasında mef'ûl olmaksızın bu ismin kullanımı yerleşirdi. Oysa "Ya Câil" kullanımı bulunmamakta, bunun yerine aynı anlamı taşıyan "Ya Hâlık" kullanımı yaygınlaşmış durumdadır.625

Saffâr, el-Mûcid ve el-Mu'dim isimlerinin izahında da Allah'tan başka kimsenin mevcûd ve ma'dûm bir şeyi yaratmaya güç yetiremeyeceğini açıklar. 626 Aynı şekilde "Fâliku'l-Habb ve'n-Nevâ" şeklinde geçen Fâliku'l-Habb ve'n-Nevâ isimleri de Allah'ın yaratma sıfatı ile doğrudan ilişkilidir. Saffâr, bu ismin manasının "tohumu ve çekirdeği yaratan" anlamında olduğunu ifade eder. Allah tohumu ve çekirdeği yaratan ve onlardan değişik bitkiler çıkarandır. O, bu isimlerin delillerini zikredilmemektedir. Ancak Kur'ân-ı Tohumu ve çekirdeği açan şüphesiz Allah'tır)"627 إِنَّ اللهَ فَالِقُ الْحَبِّ وَالتَّوْيِّ " Kerîm'de âyetinde Allah'a nispetle geçmektedir. 628 Fâliku'l-İşbâh isminin delilini zikredilmese bu ismin "فَالِقُ الْإِصْبَاحٌ" âyetinde geçtiği bilinmektedir. Saffar, bu ismin manasının "Sabahı aydınlatan" olduğunu ifade eder. Aynı zamanda o, Allah'ın tohumu ve çekirdeği açması ve sabahı aydınlatmasının kulları üzerinde nimetinin tecelli etmesi olduğuna dikkat çeker. 630

Saffâr'a göre, el-Musavvir ismi "dilediği gibi sekil veren" anlamındadır. O, el-Musavvir isminin hangi kelimelerden müştak olduğu bilgisine yer vermemektedir. Bu kelimenin kullanım örnekleri " ... فَصُرُ هُنَّ النِّكَ ... " ve "....àiiكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَاكُمْ..." (...Andolsun sizi yarattık; sonra size şekil verdik...")...وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَاكُمْ..." âyetleridir. Bu iki âyette de görüldüğü gibi bu "صور lafzı yaratışında tertip üzere olmak, tasvîrinde ise ona özel bir tarzda şekil vermek ve kendisinden umutlu olmak anlamlarını ifade eder. 633 Dolayısıyla bu lafız yaratma çerçevesine girmesi bakımından Allah'ın tekvin sıfatı ile ilişkilidir.

<sup>625</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/434.

<sup>626</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/589.

el-En'âm 6/95.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/528-529.

el-En'âm 6/96.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/569.

<sup>&</sup>quot;...onları kendine alıstır..." el-Bakara 2/260.

el-A'râf 7/11.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/600-601.

Saffâr, bu ismin yorumunda Allah'ın insanların ve diğer varlıkların yegâne şekillendiricisi olduğunu ve bunların suretlerinin sayısını O'ndan başka kimsenin bilemeyeceğini belirtir. Ona göre insanın sûreti ilk yaratılan surettir. Âlem gibi insan da mürekkeb bir varlıktır. İnsana küçük âlem de denilmiştir. "Sizi rahimlerde dilediği gibi şekillendiren O'dur. Mutlak güç ve hikmet sahibi olan Allah'tan başka ilâh yoktur."634 âyetinde belirtildiği gibi Allah rahimlerde insanları dilediği gibi şekillendirendir. Saffâr, el-Muşavvir isminin bu manaya da taalluk ettiğini ifade eder. 635 O, ceninlerin anne karnında şekillendirilmesini tabiatçıların inkâr ettiğini ifade eder. Onlara göre insan tabiatı gereği şekil almaktadır ve şekillendirme kuvveti annenin fizyolojik ve biyolojik durumundan kaynaklanmaktadır. Saffâr ise annenin durumunun tek başına bir şeyi şekillendirme yetmeyeceğini belirterek onların iddialarına karşı çıkar. İsmi zikredilmeyen bir grup ise anne rahminin tabiatı gereği bebeği erimiş kurşunun kalıpta şekillendiği gibi şekillendirdiğini düşünmektedir. Saffâr, bunun mümkün olmadığını anne rahminin bebek için bir barınma yeri olduğunu örnekleri ile beraber açıklar. Aynı zamanda o, bu konuda Grek tabip ve filozofu Câlînûs'un (öl. 200) konu ile ilgili bir kitabına ve Aristosteles'in (m.ö. 384-322) görüşlerine atıfta bulunur.636

<sup>&</sup>lt;sup>634</sup> Âl-i İmrân 3/2.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/601.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/602-603.

İlgili Kelâmî Konu Esmâ Delili Konu Eleştirdiği Grup el-Miitekellim Tekvin Allah'ın kiin kavli. Eş'arîyye Kün kavlinin geçtiği âyetlerin doğru te'vilinin ne olduğu. Es'arîlerin tekvin ve mükevveni aynı olduğuna dair iddialarının eleştirisi. el-Hâlık Tekvin Tekvin ve mükevven Kerrâmiyye, ve Miikevven aynı değildir. Eş'arîyye, konusu Yaratma ile ilgili bir ke-Ahmed b. Hâbit lime olan câ'il ifadesinin mef'ûl olmaksızın Allah'a nispeti uygun değildir. Tabiat ehli el-Musavvir Yaratmasının Allah'ın insanı şekillen-

dir?

acandır.

yaratıcısıdır.

Allah

dirmesinin mahiyeti ne-

Allah, sabahı aydınlatan

ve çekirdek ile tohumu

bitkiler büyümesi için

mevcîid

ma'dûm olan her şeyin

VΘ

**Tablo 17.** Saffâr'ın Tekvin Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

## 3.4.2. Selbî Sıfatlar

Fâliķu'l-Ḥabb

Fâliķu'l-İşbâh

ve'n-Nevâ.

el-Mu'dîm.

el-Mûcid

Mahiyeti

Mahiyeti

Mahiyeti

Yaratmasının

Yaratmasının

Telhîsü'l-edille'nin esmâ-i hüsnâ bölümünde Allah'ın selbî yahut tenzihî sıfatları seklinde bir isimlendirme bulunmamaktadır. Buna karsın eserinde yer verdiği 178 ilâhî ismi izah ederken yaptığı kelâmî yorumlardan bir kısmı, selbî/tenzihî sıfatlarla ilgilidir. Bu yorumlar tasnif edilerek aşağıda sunulmuştur.

#### 3.4.2.1. Vücûd

Allah'ın tenzihî sıfatlarını ifade eden ve ne olmadığını tanımlayan selbî sıfatlardan ilki vücûddur. Saffâr, el-Mevcûd isminde kelâmî yorumlamaya yer vermez. Ancak bu isimlerin manaları gereği Allah'ın vücûd sıfatı ile

ilişkili olmaları sebebiyle bu kategoride ele alınmıştır. Saffâr, el-Mevcûd isminin Allah'a nispet edilmesinin delili olarak "İnkâr edenlerin yapıp ettikleri, susamış kimsenin geniş düzlüklerde görüp su zannettiği serap gibidir; sonunda gelip ona ulaşınca orada bir şey bulamaz ama Allah'ı yanında bulur (وَوَجَدَ اللهَ عِنْدَهُ ) O da eksiksiz olarak hesabını görüverir."637 âyetini aktarır.638 Kendi görüşünü, Ehl-i Hakk'ı/Ehl-i sünneti de kastederek, 'bize göre mevcûd, var olan anlamına gelir ve mevcûd ile vücûd aynı anlamdadır' şeklinde ifade eder. Cehmiyye'nin mevcûdun, muhdes yani sonradan ortaya çıkan anlamına geldiğini savunduklarını, bu sebeple de Allah'ı mevcûd şeklinde isimlendirmediklerini aktarır. Onlar mevcûdda sonradan yaratılmışlık ve öncesinde bir yokluk bulunma durumu olduğu kabul ederler. Saffâr bu görüşün isabetli olmadığını ifade ederek eleştirir ve yukarıda aktarılan Nûr sûresinin 39. âyetinde bu fiilin Allah'a atfedildiğine dikkat çeker. O, bu âyette geçen "خوذ kelimesinin ilim manasında olduğunu ifade eder. Yani Allah'ın varlığı, bilen kişinin bilgisindedir. "Allah'ı buldum" diyen bir kimse "Allah'ı bildim" manasını kastetmiştir. O, felsefecilerin mevcûdun iki tür olduğuna dair görüşünü de aktarır. Bunlardan ilki bi'l-fiil mevcûd diğeri ise bi'l-kuvve mevcûddur. Saffâr bu görüşün batıl olduğunu ifade eder ve eleştirir.639

Kur'ân-ı Kerîm'de yer alan "şey" sözcüğü "var olan" anlamında Allah'a nispet ediliyor olması, Allah'ın vücûd sıfatının naslardaki delili kabul edilmektedir. 640 Nitekim daha önce Saffâr'ın da "şey" kavramının Allah'a nispet edilmesinde herhangi bir mahzur görmediğini aktarılmıştık.

el-Bâtın ismi de selbî sıfatlara konu olmuş isimlerden biridir. Bazılarına göre bu ismin manası 'gizli şeyleri bilen', 'sırrı bilen' ve 'gözler ile algılanamayan' anlamındadır. Buradaki gözlerden gizli olan (ihticâb) Allah'a nispet edilmektedir. İhticâb, Ali b. Ebî Tâlib tarafından Allah'ın isimlerini tefsir ettiği rivayette; "gözlerin idrakinden uzak olan" şeklinde zikredilmiştir. 641 Bu

en-Nûr 24/39.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/588.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/192-198.

Yavuz Yusuf Şevki, "Vücûd", 43/136.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/418.

isim Kur'ân-ı Kerîm'de altı yerde ez-Zâhir ismi ile beraber kullanılır. 642 Saffâr, el-Evvel ve el-Âḥir isimlerinin âyetlerde beraber geçtiği gibi el-Bâţın isminin de ez-Zâhir ismi ile beraber kullanıldığına dikkat çeker. Saffâr, bu iki sıfatın Allah'a has olduğunu açıklamak için "هُوَ الْأُوَّلُ وَالْأَخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنَّ (0, evvel ve âhir, zâhir ve bâtındır.)"643 âyetini delil getirir. 644 Ona göre ez-Zâhir ismi, "varlığının ve birliğinin delilleri bulunan" anlamındadır. 645 Saffâr, el-Evvel ve el-Âḥir isimlerinde ise Allah'ın varlığının her şeyi öncelediğini ve her şeyi sonraladığını ifade eder. Bu isimler, selbî sıfatlarından olan kıdem ve bekā ile doğrudan ilişkili olduğu için ayrıca ele alınacaktır.

en-Nûr ismi de Allah'ın varlığı ile ilgili bir esmâ-i hüsnâdır. Nitekim Saffâr, en-Nûr isminin delili olarak " وَالْأَرْضِ (Allah göklerin ve yerin nûrudur.)"646 âyetini zikreder ve bu ismin Allah'a nispetinde ihtilaf olduğuna dikkat çeker. Bazı kimseler, nûr kelimesinin zulmetin zıttı olması, bir araz niteliği ve ışık manası içermesi sebebi ile Allah'a nispet edilmesini uygun görmemişlerdir. Diğerleri ise âyette Allah'ın yer ve göklerin nûru olduğunun ifade edilmesinden dolayı en-Nûr isminin Allah'a nispetinde mahzur görmemişlerdir. Anlamı itibari ile en-Nûr ismi, Allah'ın varlığının bir ifadesidir. Bu sebeple bu başlık altında ele alınmıştır. Ancak Saffâr, en-Nûr isminde Allah'ın vücûd sıfatı ile ilgili ayrıntılı bir kelâmî yoruma yer vermez. Bu ismin kökenine dair konulara da değinmez.647

<sup>&</sup>lt;sup>642</sup> Topaloğlu, Bekir, "Bâtın", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992).

<sup>643</sup> el-Hadîd 57/3.

<sup>644</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/420.

Topaloğlu, Bekir, "Zâhir", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (TDV Yayınları, 2013), 44/83.

<sup>&</sup>lt;sup>646</sup> en-Nûr 24/35.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/636-637.

| Esmâ Delili | Konu         | İlgili Kelâmî Konu              | Eleştirdiği Grup |
|-------------|--------------|---------------------------------|------------------|
| el-Mevcûd   | Vücûd Sıfatı | Allah mevcûddur. Yani zihin     | Cehmiyye,        |
|             |              | dışında bir gerçekliği bulunur. | Felsefeciler     |
| el-Evvel,   | Vücûd Sıfatı | Allah var olan her şeyi öncele- | =                |
| el-Âḫir     |              | mekte ve var olan her şeyi      |                  |
|             |              | sonralamaktadır.                |                  |
| el-Bâṭın,   | Vücûd Sıfatı | Allah'ın hem varlığı gözlerin   | =                |
| eẓ-ẓâhir    |              | idrakinden uzak olan anla-      |                  |
|             |              | mında bâtın hem de varlığını    |                  |
|             |              | bildiren anlamında zâhirdir.    |                  |
| en-Nûr      | Vücûd Sıfatı | Allah yer ve göklerin nûrudur.  | -                |

Tablo 18. Saffâr'ın Vücûd Sıfatının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

## 3.4.2.2. Kidem ve Bekā

Selbî sıfatlardan olan kıdem ve bekā, kelâm literatüründe ayrı ayrı yer alsa da Saffâr'ın, el-Evvel ve el-Âhir isimlerine aynı başlık altında ele alması ve bu isimlerin anlamlarını da birbirleri ile açıklaması sebebi ile burada aynı baslık altında ele alınacaktır. el-Evvel ve el-Âhir isimlerinin müstakları olan el-Mütekaddim ve el-Müteahhir isimlerini de yine bu başlık altında açıklanacaktır.648

el-Evvel ve el-Âḥir isimlerinin anlamında ihtilaf bulunmaktadır. Saffâr, bu iki ismin anlamının 'başlangıcı olmayan İlk ve bitişi olmayan Son' ile 'öncesinde bir şey olmayan İlk ve kendisinden sonra bir şey olmayan Son' olduğunu belirtir. Bu anlama göre el-Evvel ile Kadîm aynıdır. 649 O, Ehl-i Hakk olarak adlandırdığı Ehl-i sünnet'in el-Evvel isminin "her seyden önce olan" ve el-Âhir'in ise "her şeyden sonra olan" manasına geldiğini kabul ettiklerini belirtir. Ona göre Allah'ın evvel olması âhir olmasına ve âhir olması da evvel olmasına engel teşkil etmez. Saffâr, el-Evvel kelimesinin geçtiği

-Süphesiz insanlar için yapılmış olan ilk ev...)"<sup>650</sup> âyetini delil olarak zikreder. "İlk ev" kullanımındaki "evvel" sözcüğü, Kâbe'nin âlemde ibadet etmek maksadıyla inşa edilen ilk bina olduğuna ve onun öncesinde

<sup>648</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/406.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/406-407.

<sup>650</sup> Âl-i İmrân 3/96.

böyle bir yapı bulunmadığına işarettir. Buradaki kullanımı evvel lafzının zaman bakımından ilk olmak anlamında kullanıldığına delildir. Saffâr, bu ismin zamana ek olarak mekân için de kullanıldığını ifade eder. 651

O, evvel ve âhir kelimelerinin cinse nispetinde zıtların bir arada bulunmaması kuralı gereği aynı anda kullanılamayacağını ve evvelin cinsi tanımlarken kısımlara ayrıldığına da değinir. el-Evvel isminin "vevvele"(פֿפֿט kökünden müştak olduğunun aktarıldığını da belirtir. 652 el-Âhir isminin ise "نأخر – يتأخر" veya "تأخر – يتأخر" kökünden müştak olduğuna dair görüşler bu lunduğunu ifade eder. Saffâr, el-Âhir kelimesinin bir hadis rivayetinde şer, diğer bir rivayette ise âhiru'z-zaman anlamında kullanıldığına değinir. Ona göre Âhiru'z-zaman ise İsa Mesih'in semâdan ineceği vakittir. O, el-Âhir isminin âhiret için de kullanıldığına dikkat çekmektedir. 653

Saffâr, el-Evvel ve el-Âhir isimlerinde kelâmî bir yoruma yer vermez. Bu isimde geçen ve el-Evvel isminin delili olarak zikredilen âyet incelendiğinde tevkifiliği açısından tam bir delil sayılamayacağı düşüncesi ortaya çıkabilmektedir. Zira âyette bu isim Allah'a değil evvelin manasına işaret etmektedir. Saffâr'ın, el-Evvel ile aynı anlama gelen el-Kadîm ismini Allah'a nispet etmesi bu durumun doğrudan sebebi değildir. Zira daha önce de ifade edildiği üzere O, herkes tarafından delili bilinen esmâ-i hüsnâda ismin yer aldığı âyeti zikretmek yerine, ismin manasının iyi anlaşılması amacıyla o ismin başkasına nispetle kullanıldığı âyetleri delil olarak zikredebilmektedir. Bu durumun onun açısından ismin tevkifiliğini ispatta bir sorun teşkil etmemektedir. Saffâr'ın amacı ilâhî ismin ne anlama geldiğinin daha iyi anlaşılmasını sağlamak ve ismin kendisinden türediği sözcüğün asıl anlamını belirlemektir. Saffâr birçok ismin izahında aynı yöntemi kullanmaktadır. Dolayısıyla bundan sonra gelecek isimlerde yeniden bu hususa değinilmeyecektir.

Saffâr, ed-Dâ'im isminin "دام – يدوم – دواما" kökünden türediğini ve Allah'a nispeti bakımından el-Bâķī ile aynı anlamda olduğunu ifade eder. Bu ismi izah ederken cennet ve cehennemin yaratılmış olup olmadığı ve ebediliği ile ilgili tartışmalara da değinir. Bu tartışmalar âhiret hayatı başlığı altında ele alınacaktır. Allah, bâkidir O'nun varlığının sonu yoktur ve bekāsı

<sup>651</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/407.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/407-408.

Bu isim ile ilgili ayrıntılı lugat açıklamaları için bkz. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/408.

kendindendir.654 Saffâr, dâim kelimesinin 'sâkin' anlamında olduğunu ifade eden naslar olsa da Allah'ın sükûn ile anılamayacağını belirtir.655 Ehl-i Sünnet'in Allah'ın hareket ve sükûn ile vasıflandırılamaz görüşünde olduğunu da aktaran Saffâr, O'na hareket ve sükûn nispet etmeyi uygun görenler arasında; Kerrâmiyye, Hişâm b. Hakem'in (öl. 179/795) görüşlerini benimseyen Hişâmiyye ile Hişâm b. Salim'i<sup>656</sup> (öl. m. 8. yüzyılın sonları) saymaktadır. Saffâr, Hulûliyye'nin Allah'ın cisimlere hulûl ettiği iddiasında olduğunu da aktarır. O, bu görüşleri sebebiyle Hulûliyye'nin zalimlikte haddi aştığını ifade eder. Saffâr, Arap dili âlimlerinden İbnü'l-Enbârî'nin (öl. 328/940) devam kelimesi ile ilgili görüşüne de değinir. Buna göre devâm kelimesi zıt anlam içerir. Hem deverân hem de sükûn manasına gelir. Ehl-i Hakk'a göre Allah, devvâr (sürekli dönen, deverân eden) olmakla vasıflanamaz. 657

Saffâr, el-Kayyûm ve el-Kıyâm isimlerinin "âlemin idaresini elinde bulunduran" ed-Dâ'im anlamında olduğu belirtir. el-Kayyûm isminin el-Kıyâm anlamında olduğunu ve bu ismin mübalağalı hâli olduğunu ifade eder. el-Kayyûm vazolunan manada istikamet anlamına gelir. 658 O, el-Bâķī isminin de ed-Dâ'im ismi ile aynı anlamda olduğunu ve O'nun fenâ ve değişim kabul etmediğini tekrarlar. Saffâr, arazları ele aldığı bölümde, bekā arazına değinmekte ve Allah'ın bâkī olması ile bekā arazı arasındaki farkı açıklanmaktadır. Buna göre bekā, nihayeti yani sonu olan ve sonu olmayan olmak üzere iki çeşittir. Dünyada cevher ve cismin bekāsı, sonludur. Allah'ın bekāsının ise sonu bulunmaz ve zâtı ile kāimdir. Cennet ve cehennemin ve arşın bekāsı ise Allah'ın dilemesine bağlıdır. Allah, cennet ve cehennem ehlinin bekāsını dilemektedir. Dolayısıyla onların bekāsı muhdestir, Allah'ın devamlarını yaratması ile var olabilirler. Saffâr, Kerrâmîyye fırkasının bekāyı 'var olmak' şeklinde tanımlandığını aktarır. Ancak bu ona göre doğru bir değildir. 659

<sup>654</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/466.

<sup>&</sup>lt;sup>655</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/467.

Bu isim Hişâmiyye'nin kurucusu olarak el-Cevâlîkī nisbesi ile geçmektedir. Ayrıntılı bilgi için bk. Yusuf Şevki Yavuz, "el-Cevâlîkī, Hişâm b. Sâlim", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 7/437.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/467.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/534-535.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/237-238.

Kur'ân-ı Kerîm'de virâset (verâset) kavramı ondan fazla âyette "vâris olmak; vâris kılmak" anlamında farklı kalıplarla Allah'a nispet edilir. Saffâr, el-Vâris isminin etimolojik tahlilini yapmaz sadece bu ismin el-Bâkī ile aynı anlamda olduğunu söyler. Verâset (וֹעְרֶבֶׁ), hükmün bir başkasında tamamlanmasıdır. Saffâr, Hz. Peygamber'in "Âlimler peygamberlerin vârisleridir" buyurduğunu aktarır. Âlimlerin vâris olmasından kastedilen ise ilmin onlarda nihâyet bulmasıdır. Allah da Vâristir. Zira her şey O'na bağlıdır. 660

Tablo 19. Saffâr'ın Kıdem ve Bekā Sıfatlarının İzahında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hiisnâ

| Esmâ Delili             | Konu  | İlgili Kelâmî Konu                                                                                                            | Eleştirdiği Grup                                                                             |
|-------------------------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| el-Evvel,               | Kıdem | Allah var olan her şeyi önceler                                                                                               | -                                                                                            |
| el-Müteķaddim           |       | ve ezelîdir.                                                                                                                  |                                                                                              |
| el-Âḫir,                | Bekā  | Allah, bâkī ve ebedîdir ve var                                                                                                | =                                                                                            |
| el-Müteaḫḫir            |       | olan her şeyden sonradır.                                                                                                     |                                                                                              |
| ed-Dâ'im                | Bekā  | Cennet ve cehennemin yaratıl-<br>mış mıdır?<br>Allah sükûn ve hareket ile sıfat-<br>lanabilir mi?<br>Hulûlün Allah'tan reddi. | Kerrâmiyye,<br>Hulûliyye,<br>Hişâmiyye,<br>Hişâm b. Salim<br>el-Havârizmî,<br>Hişâm b. Hakem |
| el-Ķayyûm,<br>el-Ķıyâm, | Bekā  | Bu isim ed-Dâ'im anlamındadır.                                                                                                | -                                                                                            |
| el-Bâķī                 | Bekā  | Bekā sonu olan ve olmayan şek-<br>linde iki çeşittir. Cennet ve ce-<br>hennem ehlinin bekāsı, muh-<br>destir.                 | Kerrâmîyye                                                                                   |
| el-Vâri <u>s</u>        | Bekā  | Bu isim el-Bâķī ile aynı anlam-<br>dadır.                                                                                     | -                                                                                            |

<sup>660</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/534-535.

# 3.4.2.3. Vahdâniyyet

Selbî/tenzîhî sıfatlardan biri de vahdâniyyettir. Kur'ân-ı Kerîm'de bu kelime geçmemekle beraber ahad ve vâhid kelimeleri Allah'a nispet edilir. Vahdâniyyet, tevhid kapsamında ele alınır. 661 Saffâr'da tevhid ve şirk konularına, ilgili esmâ-i hüsnânın izahında değinmektedir. Dolayısıyla bu başlıkta öncelikli olarak tevhid ilkesi kapsamında ele alınan konular sonra ise büyük günahlardan olan şirk ele alınacaktır. Allah'ın birliği ilkesi, iman esaslarının ilkidir. Allah'ın birliği konusunda tespit edilebilen ilk değerlendirmeler, Ebû Hanîfe'ye aittir. 662 Mâtürîdî ise vahdâniyyet kelimesini kullanmakta ve bu konuya değinmektedir.663 Âlimler vahdâniyyeti Allah'ın zâtında, sıfatlarında, rubûbiyetinde ve fiillerinde vahdâniyyet olmak üzere dörde ayırmaktadır. 664

Kelâmcılar, vahdâniyyet ile ilgili naklî ve aklî deliller ile Allah'ın birliğini kanıtlamaya çalışmışlardır. Bu kapsamda Burhân-ı Temânu' ve Burhân-ı Tevârüd olmak üzere iki delil ortaya koymuşlardır. Saffâr ise Allah, İlah, el-Bedî', el-Mubdi', el-Hâlık, el-Müdebbir, er-Rab, el-Mutevahhid, el-Müteferrid, el-Vâḥid ve en-Nûr isimlerini tevhid ilkesi ile bağlantılı olarak yorumlamaktadır.665

Saffâr, bu isimlerin altında çeşitli mezhep ve dinlerin çok tanrılı inançlarını eleştirmekte akabinde Ehl-i Hakk olarak andığı Ehl-i sünnet'in konuya yaklaşımını ortaya koymaktadır. İsimleri alfabetik sırasına göre izah eden Saffâr, el-Ehad isminde "bu ismin manasını daha önce zikrettik" diyerek eserinin önceki sayfalarına yönlendirmektedir. <sup>666</sup> O, er-Rab isminin

"ربه پربه ربابة وربوبا" kökünden türediğini belirtir. 667 Bu ismin delili olarak ise (Rablerine teslim olmus zâhidlerine ve âlimlerine)"668 ile

<sup>&</sup>lt;sup>661</sup> Yusuf Şevki Yavuz, "Vahdâniyyet", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42/428.

Ebû Hanîfe, el-Fıkhü'l-ekber, 70.

Mâtürîdî, Kitâbü't-Tevhîd Açıklamalı Tercüme, 78.

<sup>664</sup> Yavuz, "Vahdâniyyet", 42/428.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1-2/398-405, 406, 409-411, 455-464, 547-549, 617-618.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/406.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/475.

el-Mâide 5/44.

Nice peygamber vardır ki onunla birlikte birçok Allah) وَكَايِّنْ مِنْ نَبِيّ قَاتَكٌ مَعَهُ رِبَيُونَ كَثيرٌّ erleri savaştılar.)"669 âyetlerini zikreder. Bu isim Kur'ân-ı Kerîm'de 962 yerde Allah'a nispet edilir.670 Saffâr'a göre bu isim; el-Mâlik "Evrenin sahibi", el-Muşlih "Nimetleri vasıtasıyla yaratılmışları ıslah eden", el-Mevlâ "Bir kimsenin yakını, dostu" ve es-Seyyid "Hâkimiyetinde tek ve benzersiz" anlamlarına gelmektedir. O, bu isminin elif lamlı olarak hakiki anlamında er-Rab şeklinde Allah'tan başkasına nispet edilmesinin uygun olmadığını belirtir.<sup>671</sup>

el-Mutevahhid ve el-Müteferrid isimlerinde ise bu isimlerin manasını daha önce açıklandığı ifade edilir. Bu isimlerin anlamları göz önünde bulundurularak tevhid ilkesi bağlamında değerlendirilmiştir. 672 Bu isimler doğrudan el-Mutevahhid ve el-Müteferrid şeklinde geçmese de kendisinden türediği bilinen el-Vâḥid ve el-Eḥad isimlerinde Saffâr, Allah'ın bir olduğunu açıklamaktadır. Bu iki ismi 178 ismin içerisinde de zikretmekte ancak el-Mutevaḥḥid ve el-Müteferrid isimlerde olduğu gibi bu isimlerde de herhangi bir bilgi vermeden geçmektedir. Zira el-Vâhid ve el-Ehad isimlerini esmâ-i hüsnânın izahına geçmeden ulûhiyyet konusunun başında müstakil bir bölümde açıklamıştır. 673 Burada bu iki ismin anlamını ve vâhid ile ehâd kavramlarının arasındaki farkı izah etmektedir. Dolayısıyla ulûhiyyet bahislerinde Allah'ın tevhidini doğrudan bu iki isimle açıklama gayretinde bulunması, Saffâr'ın kelâmî konuları esmâ-i hüsnâ ile yorumladığı şeklindeki görüşümüzü güçlendirmektedir.

Saffâr, el-Vâhid ismini Arap şiirindeki kullanımları ile açıklamaktadır. Bu isim şiirde "Ey Tek Arap! İnsanoğlunda herhangi bir benzeri olmayan" şeklinde geçmektedir. Saffâr bu kullanımın el-Vâhid ismi için zikrettikleri mana ile aynı olduğunu ifade eder. Saffâr bu isimle ilgili kullanımın "Allah'ın isim ve sıfatlarında tek olması" anlamında olduğunu belirtir. Buradaki anlam Ferd'dir. Yani Allah'ın zâtında, sıfatlarında ve isimlerinde ferd (tek) olmasıdır. Zâtında tekliğin anlamı Allah'ın herhangi bir şekilde cüzlere bölünmeyen

<sup>669</sup> Âl-i İmrân 3/146

<sup>&</sup>lt;sup>670</sup> Topaloğlu, Bekir, "Rab", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 37/372.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/475-476.

<sup>&</sup>lt;sup>672</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/589.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/332-339.

bir varlık olmasıdır. Zira Allah yaratılmışlar gibi mürekkeb bir varlık değildir. Dolayısıyla o zâtında da tektir. Saffâr Allah'ın vâhid olmasının diğer yaratılmışların vâhidliğinden farklı olduğuna dikkat çeker. Örneğin bir insan da vâhid olabilir. Ancak onun vâhidliği bir şekle ve nihayete sahiptir. Allah bundan elbette münezzehtir. Saffâr; "Biz el-Vâhid isminin Allah'ın adet bakımından tek olduğunu ifade etmediğini" söyleriz der. Onun aktardığına göre Ehli sünnet'in genelinin görüşü de bu böyledir. Adet bakımından olacak olsa adet bir sınıra sahiptir ve adet bakımından tanımlandığında azlık veya çokluk durumu ortaya çıkar ki Allah bunlardan münezzehtir. Saffâr bazılarının Allah'ın adet bakımından tek olduğunu ifade etmesini mümkün gördüklerini aktarır. O bu görüşün Ebû Hasan el-Eş'arî tarafından aktarıldığını ve bu görüşün batıl olduğunu belirtir. Bu görüşün delili olarak "Gizli gizli konuşan üç kişi yoktur ki dördüncüleri O olmasın; beş kişi yoktur ki altıncıları O olmasın. Bundan az veya çok olsunlar ve nerede bulunurlarsa bulunsunlar mutlaka Allah onların yanındadır" âyetini zikreder. Nitekim âyette de belirtildiği üzere Allah'ın tekliği söz konusu olduğunda adet bakımından diyenler için bir olanın ikincisinin ve iki olanın üçüncüsünün olması da mümkündür. Dolayısıyla adet bakımından bir teklik söz konusu olamaz. 674 Sonuç olarak el-Vâhid ismi ve bundan türediği bilinen el-Mutevahhid ismi Allah'ın tevhidini ifade eder.

Saffâr, el-Ehad isminin kökenine dair bilgiyi Zeccâc'dan rivayetle aktarmaktadır. Ona göre bu isim "وحُدَ - يَوْحَدُ و هُو وَحَدْ" kökünden türemiştir. Kök hâlinin başındaki vav vezin gereği düşmüştür ve "ﷺ hâlini almıştır. Bu isim Allah'ın cüzlere ayrılan mürekkeb bir varlık olmadığını ifade eden ferd anlamına gelir. Nitekim el-Müteferrid ismi de ferdden türemiştir. Dolayısıyla aynı anlamı ifade eder. el-Vâḥid ve el-Eḥad isimlerinin ikisi de mana itibariyle tevhidi niteleyen isimler olsa da aralarında bir fark bulunur. Saffâr bu farkı el-Eḥad isminin nefiy anlamı taşıması şeklinde açıklar. Zira el-Eḥad ismi Allah'ın mürekkep bir varlık olmadığını ifade etmektedir. Dolayısıyla selbî/tenzihî sıfatları açısından bir anlam ifade etmektedir. Saffâr bu ismin genel bir tenzih anlamı taşıdığını ifade eder. Zira bu isim Allah'ın zâtında bir teklik ifade eder. Ancak el-Vâḥid ismi has bir tenzih içermektedir. Daha önce de açıkladığımız gibi bu isim Allah'ın isim ve sıfatlarında teklik anlamını ifade etmektedir. <sup>675</sup>

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/332-335.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/337-338.

Saffâr; Allah, İlah, el-Bedî', el-Hâlık ve el-Müdebbir isimlerinde tevhid ilkesi bağlamında Seneviyye, Mâneviyye, Deysâniyye, Merkūniyye ve Mecûsîyye'yi düalist inanışları sebebiyle konu edinmekte ve görüşlerini reddetmektedir. Örneğin Mecûsîleri nûr ve zulmet tanrısı olarak ikili tanrı inançları sebebiyle hedef almaktadır.676

Saffâr, "Öncesinde herhangi bir örneği bulunmaksızın yoktan var eden"677 anlamını verdiği el-Mubdi' isminde Seneviyye'yi iki Mubdi' olduğunu savundukları için eleştirir. 678 Karâmita fırkası da iki Mubdi'den bahsetmektedir. Onlara göre ilk mubdi' Allah ise de ikinci Mubdi' bütün âlemin kendisinden yaratıldığı varlıktır. Dolayısıyla bu ibda' anlamına uygun değildir. Saffâr, burada iki Mubdi'in birbirinden izin almadan bir karara varamayacaklarını ancak yaratma için bunun gerektiğini ve ikinci tanrının yaratmada bir vasıta olduğu ifadesinin de kişiyi şirke düşürdüğü üzerinde durmaktadır. Aynı şekilde el-Hâlık isminde yeniden Senevî ve Mecusî inançlara değinerek âlemi yaratan bir varlık olduğuna inandıklarını ancak iki hâlık var diyerek tevhid ilkesine aykırı düştüklerini belirtir. Sonuç olarak bu görüşlerin batıl olduğuna dikkat çeker. 679 el-Müdebbir isminde Mâneviyye ve Deysaniyye'nin âlemin müdebbirinin nûr ve zulmet olduğuna dair inançlarına değinmektedir. Onlara göre nûr hayrın müdebbiri iken zulmet ise şerrin müdebbiridir. Saffâr, Deysaniyye'nin şerrin kasıt olmaksızın, tabiatı gereği zulmetten ortaya çıktığını ve şerri takdir ve tedbîr edenin Allah'ın tasarrufu dışında meydana geldiğini ileri sürdüklerine de değinir.680

Mâtürîdî, Seneviyye'yi mevcûdu yoktan var eden bir ilâh olduğu bilgisine zihnen ulaşamayacak kimseler olarak görmektedir. Onlar, bu bilgiye ulaşabilmeleri hâlinde bunu söylemeye cesaret edemezler. 681 O, Kitâbü't-Tevḥîd'inde Menâniyye (Maniheizm), Deysâniyye ve Merkūniyye'den oluşan Seneviyye akımlarını, özel bir bölümde ele almakta ve onların inançlarına

<sup>676</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/401.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/409.

<sup>&</sup>lt;sup>678</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/411.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/458.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/617.

Mâtürîdî, Kitâbü't-Tevhîd Açıklamalı Tercüme, 263.

ilişkin ayrıntılı izahlara yer vermektedir. 682 Örneğin onun aktarımına göre Menâniyye başlangıçta nûr ile zulmetin ayrı bulunduğunu düşünmüş, ancak daha sonra zulmet taşkınlık yaparak nûr ve zulmetin birleşmesine sebep olmuştur. Âlem de onların bu birleşmesinden meydana gelmiştir. Mâtürîdî, bu iddianın bütünüyle çelişkili olduğu ve herhangi bir kanıtlama çabasına girmenin gereksiz olduğunu söylese de çelişkili bulduğu yerleri eleştirmekten de geri durmamıştır. 683 Mâtürîdî'ye benzer şekilde Saffâr'ın da özellikle yoktan var etme anlamına gelen ilâhî isimlerde tevhid ilkesine değinerek düalist inançları çürütme gayretinde olduğu görülür. Saffâr'ın Mâtürîdî'ye nazaran senevî inançlar üzerindeki eleştirisi, âlemin yaratıcısının tek olması gerektiği ile sınırlı kalmıştır. Saffâr'ın düalist inançlara ilişkin ayrıntılı bilgi vermediği ve bu inançlara karşı Kitâbü't-Tevhîd'indeki gibi uzun bir eleştiri yoluna gitmediği sadece esmâ-i hüsnâ ile ilişkisine yer verdiği dikkat çekmektedir.

Saffâr; Allah, İlah, el-Mubdi' ve el-Müdebbir isimlerinde düalist inançlardan biri olan Mecûsîler üzerinde durmaktadır. Saffâr bazı Mecûsîlerin senevî inançlara muvafık bir inanışa sahip olduğunu aktarır. Nitekim Mecûsîler de ilahlarını Nûr'a atfetmektedirler (Ahura Mazda/Hürmüz).684 Hayrı yaratan İlâh'tır. 685 Ancak Zerdüşt Mecûsîler'in şerri yaratanın Ehrimen (Angra Mainyu) olarak isimlendirdikleri Şeytan olduğunu ileri sürdüklerini ifade eder. 686 Saffâr'a göre bu görüşler aptalcadır ve batıldır. 687 Mâtürîdî, Mecûsîlerin iyiliğin Allah'tan, kötülüğün ise yaratılmış olan İblîs'ten geldiğine inandıklarına yer vermekte ve onların bu inanışlarının Seneviyye'den daha kötü bir durumda olduğunu dile getirmektedir. 688 Saffâr, Mecûsîlerle ilgili olarak temel bilgileri vermekte ancak ayrıntılı bir eleştiri yapmamaktadır.

Mâtürîdî, Kitâbü't-Tevhîd Açıklamalı Tercüme, 243-263.

<sup>683</sup> Mâtürîdî, Kitâbü't-Tevhîd Açıklamalı Tercüme, 244-245.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/401.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/548.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/617.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/401.

Mâtürîdî, Kitâbü't-Tevhîd Açıklamalı Tercüme, 263.

Saffâr, Sâbiîliği yıldızlara tapmaları, onları ilâh diye isimlendirmeleri ve metafizik evren ile bulundukları evren arasında düalizme benzer bir inanışları olması sebebiyle eleştirmektedir. 689 O, bir hâlden diğer bir hâle dönüşen bir varlığın dolayısı ile gezegenlerin ilâh olmasının mümkün olmadığını belirterek Sâbiîleri reddeder. 690 Mâtürîdî ise Sâbiîler'in Menâniyye'ye benzer bir inanışa sahip olduğunu ifade eder. 691

Saffâr, el-Bedî' isminde Zenâdika'yı ilk Mubdi' ve ikinci Mubdi' olarak iki tanrılı bir anlayışa sahip olmaları sebebiyle eleştirir. Onlara göre ilk tanrı ikincisini yaratmıştır. İkinci tanrı da mahlukatı yaratmıştır. Saffâr'a göre bu görüşün varacağı son nokta sapıklıktır. Zira ikinci tanrı yaratmada ilk tanrı olmaksızın tek başına karar veremez. Dolayısıyla yaratma ikinci tanrıdan meydana gelmiş olamaz. 692 Daha önce Saffâr'ın el-Bedî' isminin 'yoktan var eden' ve 'henüz ortada yokken ilk defa inşa edilen şeylerin mucidi' anlamına geldiğini ifade ettiği ve ilk yaratma noktası üzerinde durduğu açıklanmıştı. Saffâr, el-Bedî' ismini tevhid ile yorumlamakta ve yoktan var edenin tek olmak zorunda olacağını izah etmeye çalışmaktadır. Bu kapsamda Mu'tezile, Kaderiyye, Seneviyye, Tabiatçılar, ilk maddeciler, zındıklar ve Revâfızın çoklu inançları ve bu tanrıların eşyayı yaratması üzerinde durulmaktadır. Mâtürîdî ise bu ismin 'yoktan var etme' anlamını Hz. İsa'nın babasız doğabileceği delili ile açıklamaktadır. Aynı zamanda Saffar ile örtüşen bir örnek de zikretmektedir.

Saffâr, en-Nûr isminde bazı kimselerin Allah'ın nuranî varlıklara hulûl ettiğini düşündüklerine değinir. Bu grup, Allah'ın hulûlünü insan, yedi şahıs ve behâimeye (akılsız varlıklara) uygun görmektedir. Saffar söz konusu yedi şahsı ve bu inanışa sahip kimselerin ismini belirtmemiştir. Ancak verilen bilgilerden Nusayrîliğin tanrı tasavvurunu kastettiği anlaşılmaktadır. Nusayrîliğe göre tanrı daha önce altı defa insan olarak tezahür etmiş sonuncu ve yedincisi ise Hz. Muhammed döneminde Hz. Ali'de gerçekleşmiştir. Bu devir Âdem döneminde Hâbil'e, Nûh'da Şît'e, Ya'kūb'da Yûsuf'a, Mûsâ'da

<sup>&</sup>lt;sup>689</sup> Şinasi Gündüz, "Sâbiîlik", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 35/342.

<sup>690</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/401.

Mâtürîdî, Kitâbü't-Tevhîd Açıklamalı Tercüme, 261.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/411.

Yûşa'ya, Süleyman'da Âsaf'a ve Îsâ'da ise Bâtıra (Petrus)'a son olarak Hz. Muhammed devir döneminde Ali'ye hulûl etmiştir. 693 Saffâr bir diğer hulûliyye fırkasının Allah'ın imamlara hulûl ettiğine inandıklarını ifade eder. Yapılan çalışmalarda bunun, Şîa'nın alt kollarından olan Hattâbiyye fırkasına ait bir görüş olduğu ifade edilir. 694 Aynı şekilde Allah'ın Nebi, Ali, Hüseyin, Hasan ve Fatıma'dan oluşan beş kişiye hulûl ettiğini düşünen bir grup bulunmaktadır. 695 Saffâr bu grubun ismini zikretmese de yapılan çalışmalarda söz konusu düşünceye sahip olan kimselerin Revâfız'ın alt fırkalarından olan Hulûliyye olduğu anlaşılır.696

Saffâr, el-Musavvir isminde Câbir b. Hâris el-Cu'fî'nin (öl. 128/746) öldükten sonra bir kimseye vasiyet ettiğine inandıklarını ifade eder. Şîa'nın fırkalarından olan Mansûriyye'nin kurucusu ve peygamberlik iddiasında bulunan bir kimse olan Ebû Mansûr el-İclî (öl. 123/741 [?]) ise semâya yükseldiğini ve İlâh'a eli ile dokunduğunu zanneder. İlâh ona "Ey oğlum benden uzaklaş" demiştir. Onlar cennet, cehennem ve kıyâmetin olmadığına ve haramların da muhâl olduğunu düşünmüşlerdir.697

Şîa fırkalarından olan Hattâbiyye, Hasan ve Hüseyin'in Allah'ın oğulları ve sevdikleri olduğuna inanmaktadır. İmâmlar onlara göre ilâhtır. Cafer b. Muhammed'in (öl. 148/765) de İlâh olduğuna inanmaktadırlar. Nitekim onlara göre Allah bu kimselere hulûl etmiştir. Bir fırka ise Hz. Ali'nin İlâh olduğunu ve Hz. Peygamber'in yalan söylediğini iddia etmektedir. Revâfız fırkasından Hişam b. Hakem ise İlâh'ın yedi olduğunu iddia etmektedir. Saffâr, el-Muşavvir ismi kapsamında tenasüh inancını savunan Revâfız ve Hattâbiyye fırkasını ve Hattâbiyye fırkasının bazı alt kollarını eleştirir. 698

Saffâr, Allah ve İlâh isimlerinde Hıristiyanlığın Ya'kubîyye, Melkâiyye ve Nestûrîlik mezheplerini Hz. İsa'ya ilâhlık atfetmeleri sebebiyle

<sup>&</sup>lt;sup>693</sup> İlyas Üzüm, "Nusayrîlik", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 33/272.

<sup>&</sup>lt;sup>694</sup> Dinç, Ebû İshâk Saffâr el-Buhârî'ye Göre İslâm Mezhepleri, 153.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/637-3-638.

Dinç, Ebû İshâk Saffâr el-Buhârî'ye Göre İslâm Mezhepleri, 154.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/605.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/605-608.

eleştirir. 699 Saffâr, "Allah, Meryem oğlu Mesîh'in kendisidir diyenler, hiç süphesiz hakikati inkâr etmişlerdir. 700 âyetini bu grup için delil olarak zikreder. Saffâr bu grupların üçlü bir tanrı inancına sahip olduklarını belirtir. Onlara göre İsa ilâhtır. İlâh ise tek cevherdir ve üç temel uknum (ekānîm-i selâse) bu cevherden sadır olmuştur. O, cevher bakımından tekdir ancak uknum bakımından üçtür. İlk uknum; baba, ikinci uknum; oğul ve üçüncü uknum ise Rûhulkudüs'tür. Onlar ilâhın sadece cevherde tek olduğunu adet veya cinste bu tekliğin olmadığına inanır.701

Hristiyanlığın üç ana mezhebi olan Ya'kūbiyye, Nestûriyye ve Melkâiyye'de Tanrının, üç uknumdan (ekānîm-i selâse) oluşan baba, oğul ve Rûhulkudüs'den meydana geldiği hususunda görüş birliği bulunmaktadır.<sup>702</sup> Burada adı geçen uknum hypostasis; şahıs, unsur ve görünüm kelimelerinin Arapça karşılığıdır. Hıristiyan kimseler tarafından bu dinin "üç uknumlu tek tanrı" inancına sahip olduğu ifade edilir. Bu anlayışa göre uknumlar Tanrının fonksiyonel anlamda farklılığını ifade eder. Cevher ve öz açısından herhangi bir farklılık söz konusu değildir. 703 Bu mezheplerin arasında teslîs anlayışını oluşturan cevher ve asıllar arasındaki ilişki ve Îsâ Mesîh'in mahiyeti hakkında fikir ayrılığı söz konusudur. 704 Nitekim Saffâr da uknumların mahiyetinin havas, şahıs, vucûh veya sıfat olduğu konusunda ihtilaf ettiklerini ifade etmektedir. Nestûrîler'in ise uknumların her birinin Hay, Fail ve Nâtık olduğunu düşündüklerine değinir.705

Saffâr, Nestûrîler'in Oğul'un (İsâ Mesih) Baba'dan (Tanrı) doğduğunu düşündüklerini belirtmiş ve eleştirmiştir. Onlara göre güneşten nasıl güneşin ışığı doğuyorsa babadan da oğlu doğabilir. Bu mezhep, Mesih konusunda da diğerlerinden farklı düşünmektedir. Nestûrîler, İsâ Mesih'in mahiyeti konusunda monofizit Hristiyanların ileri sürdüğü gibi düşünmektedir. Bu inanca

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/402.

el-Mâide 5/72.

<sup>&</sup>lt;sup>701</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/402.

<sup>&</sup>lt;sup>702</sup> Şehristânî, Kitâbu'l milel ve'n-nihal, 248, 252, 253.

Şinasi Gündüz, Hıristiyanlık (Ankara: İSAM Yayınları, 2019), 73.

Kadir Albayrak, "Nestûrîlik", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 33/16-17.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/402-403.

göre İsâ tek tabiatlı (sadece tanrı) değildir. O hem tanrı hem insandır (çift tabiatlı, diofizit). Bu ikisi bir bedende birleşmişlerdir. Mesih iki cevher ve iki uknumdan oluşmaktadır. İlk uknum Allah'ın ezelî kelimesinden oluşan Mesih'tir. Bu ilk cevher kadîm ve ezelîdir. İkinci uknum ise muhdestir ve kadîm varlıktan doğmuştur. Ya'kûbîler'in çoğu ise Mesih'in bir cevher ve bir uknum olduğunu düşünmektedir. Mesih'in zâtı iki cevherden oluşur biri ilâh ve ezelî iken diğeri insandır. Bu ikisi nefis ve bedenin birleşmesi gibi bir bedende birleşmiş ve bu birleşme sayesinde tek cevher, tek şahıs ve tek insana dönüşmüştür. Saffâr bu görüşlerin aptalca olduğunu düşünür. Zira üç farklı unsurdan bahsetmektedirler. O, her akıllının üçün birden fazla olduğunu bildiğini dolayısıyla bu üç farklı unsurun nasıl birleşerek bir olduğunu sorgular. Onlar iki uknumun bir cevherde (İsâ'nın cesedinde) toplandığından bahsetmektedirler. Baba ve oğul uknumu tek ve ikisi de kadîmdir. Baba ve oğulun özellikle kıdemde zamansal olarak birbirlerine eşit olması makul değildir. Saffâr, bu görüşü savunanlara cevher hakkında sorulduğu zaman "Cevher şahidde (görülür âlemde) nefisten ibaret bir şeydir." delilinden başka bir şey söyleyemediklerini ifade eder.706

Saffâr; 'eğer bu mesele dediğiniz gibi olsaydı yani iki cevherin varlığını kabul etseydik birçok nefs veya sayılamayacak kadar cevher olmuş olurdu' der. O, bu kimselere; 'uknumlar sınırlıyken cevher niçin sayılamasın ve bu sınırlılık ispatı gerektirmez mi?' dediklerini ve onların da bu soruyu cevaplamaktan aciz kaldıklarını aktarır. Onlar; 'Baba zât, oğul ise ilim ve ruh da hayattır' dediklerini aktarır. Saffâr, onların bu görüşleri ile yalnızca doğru bilgiyi batıla dönüştürmüş oldukları görüşündedir. Zira ilim; hayat sıfatlarındandır. Bu sıfatların Allah'tan başkasına hulûlü ise tasavvur edilemez. 707

Allah ve İlâh isimlerinde daha çok Hıristiyanlık üzerinde durulmuş ve özellikle teslis ve Mesih ile ilgili görüşleri eleştirilmiştir. Hıristiyanlık, tek tanrılı inanca sahip oldukları iddiasında bulunup çok tanrılı inanç eleştirisini şiddetle reddetse de Saffâr üç uknumun tek tanrılı inanca aykırı olduğu ve aklen de makul olmadığı görüşü üzerinde durmaktadır. Mesih'in hem insan hem ilâh olmasını Saffâr akla aykırı bulmuş ve aklî deliller getirerek eleştirir.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/403.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/404.

Aynı zamanda cevher tanımlamasını da uygun bulmaz, üç uknumun 'bir şey' olması konusunda akla aykırı bir inanış sergilediklerini belirtir.<sup>708</sup>

Saffâr'ın Allah ve İlâh isimlerinin izahı kapsamında tenasüh, teslîs, hayrı ve şerri iki farklı tanrıya atfeden şirk inanışlarına değinir. Saffâr'ın İlâh isminin üzerinde durmamasının, bu iki ismin tevhid inancını vurguladığı düşüncesinden kaynaklandığı ve bazı kimselerin Allah isminin İlâhe kelimesinden müştak olduğunu düşünmeleri olabilir. Ayrıca Saffâr'ın Allah isminin delili olarak zikredilen Mâide sûresinin 72. âyetini, lafza-i celâlin tevkīfîliğe delil teşkil etmesinden ziyade konunun akışı gereği Hristiyanlığın teslîs inancı ile bağlantılı bir şekilde konu edindiği görülür.

Saffâr; Allah, İlâh ve el-Bedî' isminde Şia'nın gulât fırkaları ile İmâmiyye'yi eleştirir. 709 Bu kapsamda Gulât fırkaları, Ali b. Ebû Tâlip'e ilahlık atfetmeleri sebebiyle eleştirir. Saffâr'ın bu eleştiriyi Hıristiyanlıktan hemen sonra ele alması, onların Hristiyanlığa benzer bir yaklaşımda olduklarını düşündüğü için gibi görünmektedir. Zira Revâfız, Rûhulkudüs'ün Nebi'nin cesedinden öncelikle Hz. Ali'ye intikal ettiğini ondan Hz. Hasan'a ondan da Hz. Hüseyin'e ve Hz. Hüseyin'den diğer imamlara intikal ettiğini düşünmektedir. Saffâr, Revâfız'ın Tanrının tenasüh üzere olduğunu ileri sürdüklerini aktarır. Bu da temelde çok tanrılı bir inanç olmalarına yol açar.<sup>710</sup>

Saffâr, Beyân b. Sem'ân'ın (öl. 119/737)<sup>711</sup> görüşünü benimseyenlerin bulunduğunu da belirtir. Bu kimseler göre İlâhu'l-Evvel, beş şahsa hulûl etmiştir. İlk hulûl ettiği kimse Nebi, ikincisi Ali, üçüncüsü Hasan, dördüncüsü Hüseyin ve beşincisi ise Fatıma'dır. Saffâr'a tüm bu görüşlerin batıl olduğunu tekrarlar.712

Saffâr, el-Bedî' isminde İmâmiyye'nin imamları, Allah ve mahlukat arasında aracı görmelerinden dolayı eleştirir. Onlara göre Allah imamı bir vasıta olarak yaratmıştır. Bu vasıtanın mahiyeti ise yaratılanları yaratması şeklindedir. Bu sebeple Saffâr, onların bu görüşleri ile Zenâdıka'nın ilk tanrının yaratmayı gerçekleştirmede ikinci tanrıyı bir vasıta olarak kullanması

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/402-404; Gündüz, Hıristiyanlık, 74.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/404-405, 411.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/404-405.

<sup>&</sup>lt;sup>711</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/604.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/404-405.

görüşünden farklı olmadığını düşünür ve bu görüş sahiplerine "birinci tanrının ikinci tanrının hükmediciliğini inkâr etsen bile ilâha ortak koşmuş oluyorsun" eleştirisini yapar.713

el-Bedî' isminde Kaderiyye'nin; insanlar ve birçok hayvanın a'yân ve arazları kendilerinin meydana getirdiğini savunmaları sebebiyle eleştirir. Bu eleştirinin düalist inançlardan hemen sonra ele alınması ise dikkat çekicidir. Zira Saffâr, Kaderiyye'nin bu görüşünü şirk kapsamında değerlendirmektedir. Aynı şekilde Saffâr, Kaderiyye'yi "Her fail, fiilinin yaratıcısıdır" diyerek fiillerde Allah'ın yaratmasına bir alan bırakmamaları sebebiyle de eleştirmektedir. Saffâr onların bu görüş ile kulları, fiillerinin meydana gelmesinde Allah'a hiç ihtiyaç duymayacak şekilde konumlandırdıkları için hatalı bulmakta ve kim bu iddia bulunursa ilâhlık iddiasında bulunmuş olacağına dikkat çekmektedir.714

Saffâr, Mu'tezile mezhebine mensup iken sonraları benimsediği bazı görüşler sebebiyle İslâm'dan ayrıldığı kabul edilen ve onun yolundan gidenlerin oluşturduğu Hâbitiyye mezhebine adı verilen Ahmet b. Hâbit'in görüşlerine el-Hâlık isminde değinmekte ve görüşlerini eleştirmektedir.715 Saffâr, Ahmet b. Hâbit ve taraftarlarının mahlûkatın biri kadîm diğeri hâdis olmak üzere iki tanrılı bir anlayışa sahip olduklarını aktarmaktadır. Muhdes olanın İsa Mesih olduğu, ilâhın Mesih'i yarattıktan sonra birçok işi Mesih'e havale ettiğini iddia ederler. Saffâr, onların kâinatı yaratan, insanları âhirette hesaba çekecek olanın İsa Mesih olduğunu düşündüklerini de aktarır.<sup>716</sup>

Saffâr, Ahmed b. Hâbit'ın görüşünde olanların; "Onlar rablerinin gelmesini mi bekliyorlar"717 âyetinde ki Allah lafzının İsa Mesih olduğunu, aynı şekilde "Melekler saf saf olup Rabbin geldiğinde" 118 beyanında geçen Rab lafzının da İsa Mesih olduğunu düşündüklerini aktarır.719 Mesih onlara göre Âdem'i

<sup>&</sup>lt;sup>713</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/411.

<sup>&</sup>lt;sup>714</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/411.

<sup>&</sup>lt;sup>715</sup> Öz, "Ahmed b. Hâbit", 2/70.

<sup>&</sup>lt;sup>716</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/459.

<sup>&</sup>lt;sup>717</sup> el-Bakara 2/210.

<sup>&</sup>lt;sup>718</sup> el-Fecr 89/22.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/459.

yaratmıştır. Saffâr ise oğulun babayı yaratmasının aklen imkansızlığı üzerinde durmaktadır. Aynı şekilde onlar "Allah, Âdem'i kendi sûretinde yarattı" hadisindeki sûretin İsa Mesih olduğunu kabul etmişlerdir. Saffâr'a göre bütün bu düşünceler cehalettir ve "Yoksa Allah'ın yarattığı gibi yaratan ortaklar buldular da bu iki yaratma arasındaki benzerlikten dolayı mı şaşırdılar?" De ki: "Her şeyi yaratan Allah'tır. O birdir, karşı konulamaz güce sahiptir." 20 âyetini inkârdır.<sup>721</sup> Kādî Abdülcebbâr'ın Ahmet b. Hâbıt'a nispet ettiği görüşler, Hristiyanların görüşleri ile benzeşmektedir.<sup>722</sup> Bağdâdî ise Hâbıtiyye olarak ele aldığı fırkayı Kaderiyye mezhebinden saymakta ve Saffâr gibi iki yaratıcı hakkındaki görüşüne yer vermektedir.723

Mâtürîdî, Allah isminin izahında müşahede âleminde meydana gelen olayların Allah'ın birliğine, ilim, irade, kudret ve tedbirine delalet ettiğine dikkat çekmektedir.<sup>724</sup> el-Hâlık isminde ise yaratma üzerinde durduğu ve tevhid konusuna değinmediği görülür.<sup>725</sup> el-Müdebbir ve İlâh ismi Mâtürîdî'nin yer verdiği ilâhî isimler arasında bulunmaz. O, el-Mubdi' isminde ise insanın anne rahmindeki yaratılışı ve iade gibi konular üzerinde durur; tevhid konusuna ise değinmez.726

Saffâr, el-Ġafîr, el-Ġafûr ve el-Ġaffâr isimlerinde; büyük günahın mahiyeti, şirk koşan kimsenin âhiretteki durumu, şirk ve diğer günahların farkı, günahların imana zarar verip vermeyeceği meselesi, günahların kısımları gibi konulara değinir. Dolayısıyla bu isimler hem iman-amel ilişkisine vurgu yapmakta hem de şirk konusunu açıklığa kavuşturmaktadır. Bu sebeple iki kategoride de bu isimlere değinilecektir. Saffâr'a göre 'gafr' kelimesi

<sup>&</sup>lt;sup>720</sup> er-R'ad 13/16.

<sup>&</sup>lt;sup>721</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/459.

Dinç, Ebû İshâk Saffâr el-Buhârî'ye Göre İslâm Mezhepleri, 133.

Abdülkâhir Bağdâdî, el-Fark beyne'l-firak, thk. M. Muhiddin Abdülhamîd (Beyrut: Mektebetü'l-Asriyye, 1416), 216-217.

<sup>&</sup>lt;sup>724</sup> Koçar, Mâtürîdî'de Esmâ-i Hüsnâ, 48.

Koçar, Mâtürîdî'de Esmâ-i Hüsnâ, 55-56.

Koçar, Mâtürîdî'de Esmâ-i Hüsnâ, 88-89.

"kökünden müştaktır ve "setr" yani örtme anlamındadır. Bu ismin delili "....غُفْرَانَكَ رَبَّنا... (...bağışlamanı dileriz rabbimiz...)"727 âyetidir.

Saffar, Allah'ın bütün günahları bağışlayacağına değinmekte ve "Allah (dilerse) bütün günahları bağışlar." 728 âyetini bunun delili olarak zikretmektedir.<sup>729</sup> Ona göre günahların mertebeleri vardır. Bunlardan en büyüğü şirktir. Nitekim Allah; "Allah, kendisine ortak koşulmasını asla bağışlamaz, ondan başkasını dilediği kimseler için bağışlar. Allah'a ortak koşan büsbütün sapıtmıştır."730 âyetinde şirk koşan kimseyi bağışlamayacağını belirtmiştir. Şirk koşan kimse ancak bu günahtan tövbe eder ve iman ederse bağışlanır. O, konu ile ilgili zikrettiği birkaç âyetin şirk koşan kişinin tövbe etmesi hâlinde affedileceğine dair delil olduğunu ifade eder. 731 Allah kendisine şirk koşanları tam anlamıyla affetmekten nefyetmiştir düşüncesi Saffâr'a göre mukayyed bir manadır. Zira tövbe şirkin sahibinden mutlak manada bu vasfın düşmesine sebep olur. Bu kimsenin âhiretteki durumu ise mümin gibidir, şirkten hesaba çekilmez. 732

Allah'ın şirk dışındaki günahları ise bağışlama vaadi vardır. Saffâr, şirk ve şirkin haricindeki günahlar olmak üzere günahları ikiye ayırmaktadır. Bu konu, iman başlığı altında ele alınacaktır. Saffâr'a göre diğer günahların şirkten farkı şirkin tövbe olmaksızın affedilmesinin caiz olmamasıdır. Şirk haricindeki günahların tövbe olmaksızın affedilmesi ise caizdir. Günah üzerine ısrar eden kimse ölünce Allah'ın lütfu ile bağışlanabilir. 733 Nitekim; "Allah kendisine ortak koşulmasını asla bağışlamaz; bundan başkasını dilediği kimse hakkında bağışlar. Allah'a ortak koşan kimse büyük bir günah işleyerek iftira etmiş olur."

<sup>&</sup>lt;sup>727</sup> el-Bakara 2/285.

ez-Zümer 39/53.

<sup>&</sup>lt;sup>729</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/517-518.

<sup>730</sup> en-Nisâ 4/116.

bk. el-Furkân 25/68,70, el-Mâide 5/73-74. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/518.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/519.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/519-520.

âyeti de bunun delilidir.  $^{734}$  Bu konuda Saffâr, Allah'a şirk koşan kimsenin âhiretteki durumunun ebedi cehennem olması konusunda Mu'tezile ile aynı görüştedir.  $^{735}$ 

Tablo 20. Saffâr'ın Vahdâniyyet Kapsamında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

| Esmâ Delili    | Konu   | İlgili Kelâmî Konu               | Eleştirdiği Grup |
|----------------|--------|----------------------------------|------------------|
| Allah,         | Tevhid | Düalist inançların reddi. Şerri  | Seneviyye,       |
| İlah,          |        | yaratanın zulmet, hayrı yarata-  | Mâneviyye,       |
| el-Bedî',      |        | nın nûr olduğu iddiasının çürü-  | Deysâniyye,      |
| el-Ḫâlıķ,      |        | tülmesi.                         | Merkūniyye,      |
| el- Müdebbir   |        |                                  | Mecûsîyye        |
| el-Bedî'       | Tevhid | İlk Mubdi' ve ikinci Mubdi' şek- | Zenâdika,        |
|                |        | linde iki yaratıcı bulunduğu     | Kaderiyye        |
|                |        | inancının reddi.                 |                  |
|                |        | Kaderiyye'nin insan kendi fiili- |                  |
|                |        | nin hâlıkıdır görüşünün reddi.   |                  |
| en-Nûr,        | Tevhid | Allah'ın bazı şahıslara, imam-   | Gûlat-ı Revâfız, |
| Allah,         |        | lara yahut akılsız varlıklara    | Hattâbiyye,      |
| İlah,          |        | hulûl ettiği inancının reddi.    | İmâmiyye,        |
| el-Bedî',      |        |                                  | Câbir b. Hâris   |
| el-Muṣavvir    |        |                                  | el-Cu'fî,        |
|                |        |                                  | Nusayrîlik,      |
|                |        |                                  | Hulûliyye        |
| el-Hâlıķ       | Tevhid | Düalist tanrı inancının reddi.   | Ahmed b. Hâbit   |
| Allah,         | Tevhid | <i>Teslis</i> in reddi           | Ya'kūbiyye,      |
| İlah           |        |                                  | Nestûriyye,      |
|                |        |                                  | Melkâiyye        |
| er-Rab,        | Tevhid | -                                | -                |
| el-Mutevaḥḥid, |        |                                  |                  |
| el-Müteferrid, |        |                                  |                  |
| el-Vâḥid       |        |                                  |                  |
| el-Ġafîr,      | Tevhid | Müşriğin âhiretteki durumu,      | -                |
| el-Ġafûr,      |        | Şirk ile diğer günahların farkı  |                  |
| el-Ġaffâr      |        |                                  |                  |

<sup>&</sup>lt;sup>734</sup> en-Nisa 4/48.

Recep Önal, "İman ve Mahiyeti Konusunda Mu'tezîle ile Ehl-i Sünnet Polemiği", Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 39 (Mart 2016), 131.

# 3.4.2.4. Muhâlefetün li'l-havâdis

Allah'ı bütün yaratılmışlık niteliklerinden tenzih etmek amacıyla kullanılan selbî/tenzihî sıfat, Muhâlefetün li'l-havâdistir. Cehm b. Safvân, Allah'ın zât ve sıfatlarını yaratılmışlara benzerlikten tenzih eden ilk kelâm âlimi olarak bilinir.736 Saffâr da el-'Alî, el-A'lâ, el-Müte'âlî, er-Raḥîm, el-Celîl, el-Cemîl, el-Basîr, es-Semi', el-Mecîd ve el-Mâcid isimlerinde bu konuya değinir. Bununla beraber Muhâlefetün li'l-havâdis terkibini kullanmaz. O, Allah'ın yaratılmışlara fiziksel açıdan benzerliğinin reddini el-'Azîm, el-Cemîl, el-Başîr, es-Semi', es-Sâmi' ve el-Metîn isimlerinde ve insanî duygularla benzerliğini ise er-Rahmân, er-Ra'ûf, er-Rahîm, el-Halîm, el-Celîl ve el-Hamîd isimlerinin izahında inceler.

Saffâr, el-'Azîm isminin Allah'a nispet delili olarak

" ..." (O her qün yaratma hâlindedir.)" âyetini zikreder. Burada geçen "شأن kelimesinin manası ona göre azîmdir. Cümle içinde bu sözcük hâl için kullanılsa da O'nun bir zaman çağrışımı yapan bir durumla nitelenmesi mümkün değildir. Zira kastedilen yaratma sıfatı, Allah'ın zâtı ile kāimdir.<sup>738</sup>

Metin Yurdagür, "Muhâlefetün li'l-havâdis", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2005), 30/403.

<sup>&</sup>lt;sup>737</sup> er-Rahmân 55/29.

Mâtürîdî'nin bu âyete dair görüşü şöyledir: "Allah Teâlâ herhangi bir nitelikle nitelendiğinde onunla ezelî olarak nitelenmesi gerekir. Meselâ şöyle denilir; Allah ezelî olarak âlimdir, ezelî olarak kādirdir, ezelî olarak zatıyla rızık verendir. Fakat bir emir veya yönetme işinden söz edilip bu yaratılanlara nispet edilirse, o durumda zamanın da belirtilmesi gerekir. Buradaki zaman ifadesi Allah için değil, yaratılanlar içindir. Meselâ söyle denilir: 'Allah Teâlâ senin burada oturmanı veya su vakitte oturmanı ezelî olarak bilir'. Yani senin şimdi oturacağını, şu anda geleceğini veya şu vakitte geleceğini ezelî olarak bilir. Eğer geçmişteki bir olayla ilgili olarak onu nitelersen 'Vuku bulanı Allah ezelî olarak bilir' dersin. Eğer gelecekle ilgili olarak nitelersen 'Şu vakitte şu olayın vuku bulacağını Allah ezelî olarak bilir' dersin. Eğer şu an ile ilgili olarak nitelersen 'Şu anda olacak olanı Allah ezelî olarak bilir' dersin. Bunu insanların kafasındaki mahlukatın evvel emirde nasıl olduğuna dair kafalarındaki vehmi gidermek için söylersin. Buna göre 'O her gün yaratma halindedir' meâlindeki âyette günün (el-yevm) kullanılması, mahlukatın oluşumunun ezelî olduğu vehmine düşülmemesi içindir (Yani mahlukat kendi kendin ezelî olarak var değildir, onları Allah yaratmaktadır." Mâtürîdî, Ebû Mansûr. Te'vîlâtü'l-Kur'ân, 14/269-270.

Saffâr, Arapça bir kelime olan azîm kelimesini "kendisinden daha büyük hiçbir varlığın olmadığı" anlamında kullanıldığını belirtir. Bu kelimenin kullanıldığı varlık kim ise onun haricindekiler ondan daha küçüktür. Bu kelime cinste var olan bir büyüklüğü ve diğerlerinin küçüklüğünü ifade eder. Örneğin 'Mal çoktur' derken adet çokluğu kastedilir ve 'İftiracı büyüktür' cümlesinde onun yalan bakımından büyüklüğü kastedilir.<sup>739</sup> Allah'ın azîmliği ise cins dışında bir anlam taşırken övülmeyi ve O'na ihlas ile ibadet etmeyi gerekli kılar. Onun azâmetinin kendisi haricindeki varlıkları miktar bakımından küçük kılar. Bu sebeple el-'Azîm ismi Allah'ın azâmeti bakımından diğer bütün varlıklardan daha yüce olduğu anlamını taşır. Saffâr, Ebû Hüreyre'den rivayet edilen "Büyüklük ridâmdır, izzet de izarımdır." hadisinin bazı ek lafızlar ile aktarıldığını belirtir. Bazısı "Kim bu iki şeyde benimle niza ederse ona azap veririm." şeklindedir. Saffâr, hadiste geçen, bele bağlanıp vücûdun alt kısmını örten elbise anlamındaki izar kelimesinin kabihleri Allah'tan nefyetmek anlamı taşıdığını düşünür. Zira İbnü'l Enbârî, Arapların iffet hakkında izar kelimesini kullandığını ifade eder. İffet elbette sahibi için övgü sebebidir. Allah'a bu lafzın nispeti ise burada açıklandığı gibi övgü maksatlıdır. Üst elbise anlamındaki *rida* ise çokça ihsan anlamına te'vil edilir. Araplar ridayı, çokça atâda bulunma yani çokça ihsan etme anlamında kullanır. Dolayısıyla hadisteki ifade "Kibriyâ, benim faziletim; İzzet de cömertliğimdir." şeklinde anlaşılabilir. Kibriyâ Allah'ın sıfatıdır. Saffâr, Allah azâmet sahibi olduğu için O'na ihlas ile ibadet edilmesi ve O'nun övülmesi gerektiğini vurgular. Rükû ve secde de tâzim için söylediğimiz " سُبُحَانَ رَبِّيَ الْعَظِيمِ (Sübhâne rabbiye'l-azîm) ve " سُبُحَانَ رَبِّيَ الأَعْلَى (Sübhâne Rabbiye'l a'lâ) cümlelerinde söylediğimiz gibi Allah'a övgüde bulunulmalıdır.740

Saffâr, el-Cemîl isminde ise Müşebbihe anlayışını benimseyen bütün fırkaları cemal ismini suret güzelliğine atfen anlamaları sebebiyle eleştirmektedir. O, cemîl kelimesinin delili olarak

" مُجْرِاً جَميلاً ayetini zikreder. Bu ismin, ism-i mef'ûl yapısında ve "مجمل (güzelleştiren/ güzellik veren)" manasında olduğu görüşünün en doğ rusu olduğu ifade edilir. O, Cemâl isminin yüz güzelliği şeklinde anlaşılmasını

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/513.

Bu hadis rivayetleri için bk. Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/514-515.

el-Müzemmil 73/10.

uygun görmez. Zira ismin sûrete nispeti terkip iledir (Allah'ın sûreti). Bu kavram hâdisliği ifade eder ve Allah yaratılmışlara ait bu hâdis vasıfla nitelenmekten münezzehtir. Müşebbihe görüşlerine "رأیت ربی فی أحسن /صورة hadisi delil olarak kullanmaktadır. 742 Ancak Saffâr, bu hadisi yanlış te'vil ettiklerini düşünmektedir. Onların iddiası, "O'na benzer hiçbir şey yoktur." 743 ve "O'nun hiçbir dengi yoktur."<sup>744</sup> Âyetlerine aykırıdır. Saffâr'a göre bu hadise "Allah'ı, ben en güzel suretteyken gördüm." anlamı verilebilir. Zira ileri gelen sahâbeler Resûlullah'ın Allah'ı gözüyle görmediğini belirtmişlerdir. 745 Bu kapsamda o, Hz. Peygamber'in Allah'ı görmesine dair rivayetleri de sıhhat bakımından değerlendirmektedir. Ona göre Hz. Peygamber'in mi'râc gecesi Rabbini gördüğünü ifade eden hadis, zayıftır. 746 Bu hadis farklı lafızlarla da rivayet edilmektedir. Nitekim hadisin senedlerinden birinde bulunan râvî, Abdurrahmân b. Âiş'in Hz. Peygamberden direkt olarak bir hadis duymadığı ve bu sebeple senedin zayıf olduğu ifade edilir. Aynı şekilde yapılan çalışmalarda mi'râc gecesi rabbini gördüğü ifade edilen hadis rivayetlerinin de zayıf olduğu belirtilir.747

el-Muşavvir isminde Saffâr, dalâlet ehlinin ilâhın sûretinin var olduğunu iddia ettiklerini ifade eder ve bunlar arasında Yahudileri sayar. Onlar, ilâhlarının insan sûretinde olduğunu zannetmişlerdir. Bu şekilde düşünen bazı müslümanlar da bulunmaktadır. Saffâr, bunlar arasında İbrâhim b. Ebû Yahyâ el-Eslemî'yi örnek verir. Müşebbihe'den İbrâhimiyye fırkası, onun görüşleri etrafında oluşmuştur.748

Saffâr, Ahmed b. Hâbıt'ın biri kadîm diğeri hâdis olan iki tanrı inancına değinmekte ve kadîm olanın sûretinin olmadığı ancak hâdis olanın sûretinin bulunduğunu düşündüğünü aktarır. Revâfız ise aynı şekilde ilâhın sûretinin insanın sûretinde olduğunu düşünmüştür. Saffâr, Şîa fırkalarından olan Mugīriyye'nin kurucusu olduğu bilinen Mugīre b. Saîd el-İclî'nin (öl.

<sup>&</sup>lt;sup>742</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/429-430.

<sup>&</sup>lt;sup>743</sup> eş-Şûrâ 42/11.

<sup>&</sup>lt;sup>744</sup> el-İhlâs 12/4.

<sup>&</sup>lt;sup>745</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/430.

Bu hadis rivayetleri için bk. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/430-431.

Nuri Tuğlu, Mâtürîdîlik ve Hadîs (İstanbul: Rağbet Yayınları, 2019), 246-247.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/610.

119/737) ilâhın bir adam sûretinde olduğu ve başında da taç bulunduğu şeklindeki anlayışını aktarır. Mugire, bununla da kalmaz aynı zamanda ilâhın azalarının insanoğlunun azaları gibi olduğunu ve O'nun kalbinden ve karnından hikmet fışkırdığını iddia eder. 749

Saffâr, Allah'a sûret nispet edilmesine delil olarak gösterilen "Allah, Âdem'i, kendi sûretinde yarattı (فَإِنَّ اللهَ خَلُقَ آدَمَ عَلَى صُورَتِهِ) ve "Allah'ı, en güzel sûrette gördüm (رأیت ربی فی أحسن صورة)" hadislerinin ahad olduğunu belirtir. Aynı zamanda Saffâr ilk hadiste geçen "صورته kelimesindeki 'hu' zamirinin Allah'a değil Hz. Âdem'e işaret ettiğini savunur. Zira bu hadis kinaye içerir ve Allah'ın, Âdem'i sûret üzre yarattığını beyan eder. Allah'a insanlarda olduğu gibi yüz atfedilmesi mümkün değildir. Allah'ın da yüzünün, simasının olduğu ancak onun sûretinin insanlarınkine benzemediği, sadece Âdem'in suretinin ona benzediği şeklindeki görüş de batıldır. Saffâr'a göre bu görüş iki yönden zıtlık içerir. Burada hem Hz. Âdem'in Allah sûretinde olduğu ifade edilmekte hem de Allah'ın sûretinin diğerlerinin ki gibi olmadığı beyan edilmektedir. Yani cümlenin başında bir iddiada bulunulmakta ancak cümlenin ikinci kısmında bu reddedilmektedir. Hz. Âdem de bir insan olduğuna göre onun hem Allah'ın sûretinde olması hem de Allah'ın insanlara benzememesi doğru olmaz. O, bu hadisin "Hz. Âdem'i Rahmân'ın sûretinde gördüm" şeklinde bir varyantının daha bulunduğunu ve bu hadise denk gelenlerin bu rivayetin sahih olmadığını bilmeleri gerektiğine dikkat çeker. Sahâbelerin Hz. Peygamber'in miraç gecesi Allah'ı görmediğini ifade etmeleri sebebiyle bu görmenin rüyada olduğunu ileri sürenler bulunmaktadır. Bazıları Allah'ın rüyada görülmesini uygun bulmamaktadır. Onlara göre bu görüş sahih değildir. Bazıları ise Allah'ın rüyada görülmesini uygun görür ve "Rabbimi rüyada en güzel surette gördüm" şeklinde bu hadisi tevil eder. Ancak Saffâr, bu şekilde te'vil edilmesini uygun bulmaz. Nitekim daha önce de bahsi geçtiği gibi o, "O'na benzer hiçbir şey yoktur." ve "O'nun hiçbir dengi yoktur." âyetlerine aykırı olması sebebiyle bu hadisin "Allah'ı, ben en güzel suretteyken gördüm." şeklinde anlaşılabileceğini ifade etmiştir.752

<sup>&</sup>lt;sup>749</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/604.

<sup>&</sup>lt;sup>750</sup> es-Sûrâ 42/11.

<sup>&</sup>lt;sup>751</sup> el-İhlâs 12/4.

<sup>&</sup>lt;sup>752</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/607-610.

Daha öncede değindiğimiz üzere Allah'ın es-Semi' ve es-Sâmi' isimlerinde Allah'ın sem' sıfatı açıklanmıştır. Buna göre Allah'ın duyması kulak vb. herhangi bir illete bağlı değildir ve yaratılmışların duymasına benzemez. 753 Aynı şekilde Allah'ın görmesini ifade eden el-Başîr isminde de bu görmenin mahiyetinin yaratılmışlardaki gibi olmadığını ayrıca göz vb. herhangi bir illete de bağlı olmadığı ifade edilir. 754 Daha önce bahsi geçmiş isimlerden bir diğeri de el-Metîn ismidir. Cübbâî metîn kelimesine 'sert, sıkı ve kalın' anlamı vererek Allah'a nispetini uygun görmez. Ancak Saffâr bu görüşü hatalı bulur ve Allah'ı veya kuvveti nitelese de kelimenin 'şiddet' anlamında olduğunu ifade eder. 755

Saffâr, en-Nûr isminde Hişâmiyye fırkasının kurucusu olan Hişâm b. Hakem'in (öl. 179/795) Allah'ı eni, boyu ve derinliği olan üç boyutlu bir cisim olarak tanımladığını ifade eder. Onlar, Allah'ın sınırlı ve nihayeti bulunan bir varlık olduğunu ileri sürmüştür. Saffâr, Hişâm'ın Allah saf gümüş veya yuvarlak inci gibi parıldayan bir nûr şeklinde düşündüğünü ve 'Allah'ın rengi, kokusu ve dokunması vardır, bunların hepsi zâtîdir' dediğini ifade eder.<sup>756</sup> O, Mücessime-i Horasan olarak andığı fırkanın "Allah'ın nûr olduğu ve O'nun nûranî sıfatları bulunduğu" görüşünü Allah'ı mahlûkata benzetmeleri sebebiyle küfür olarak nitelendirir.757

Saffâr, el-Celîl isminin anlamının 'celâl sahibi' şeklinde olduğunu ifade eder. İbn Abbâs "ثَبَارَكَ اسْمُ رَبِّكَ ذِي الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ" âyetinde geçen celâl lafzını azâmet ve kibriyâ sahibi olması şeklinde te'vil etmektedir. Celîl ise 'مسن' yani yaşlı kimseleri ifade etmek için de kullanılır. Nitekim bir rivayette İblis'in yaşlı sûretinde geldiğini ifade etmek için celîl lafzı kullanılmıştır. Ancak bu kullanımın Allah'a nispeti uygun değildir. 759 Aynı şekilde Allah'ın ter-

<sup>&</sup>lt;sup>753</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/485.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/415.

<sup>&</sup>lt;sup>755</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/592.

<sup>&</sup>lt;sup>756</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/638-639.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/640.

er-Rahmân 55/78.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/431.

kip ile bir araya gelmiş isimlerinden olan Zü'l-celâli ve'l-ikrâm isminin ilk kelimesi olan celâl, Allah'ın azâmet ve büyüklüğünü ifade ederken ikrâm ise O'nun kerem, ihsan ve fazilet sahibi olduğunu ifade eder.

el-'Alî, el-A'lâ ve el-Müte'âlî isimlerinde Allah'ın yaratılmışlar gibi bir mekân ile sınırlandırılmasının uygun olmadığı üzerinde durulur. Ancak bu konu istivâ yani 'Allah'ın arşın üzerinde olması' âyetinin te'vili sebebi ile direk olarak haberî sıfatlar ile ilişkili olduğu için orada ele alıncaktır.

er-Rahmân ve er-Rahîm'in ilâhî isimler olarak anlam farkları üzerinde durulmuştur. Yaygın kanaate göre er-Raḥmân dünya hayatında insan ve cin mahlûkatından herkesi, er-Rahîm ise âhirette sadece müminleri kapsayan ilâhî rahmeti ifade eder. Saffâr'a göre er-Rahmân ismi hususî bir isimdir ve Allah'tan baskasına bu ismin nispet edilmesi uvgun olmaz. Allah'ın rahmeti belli bir grubu değil yaratmış olduğu her şeyi kapsamaktadır. Buna karşın rahîm ismi Allah'tan başkasına nispet edilebilir. 760 Saffâr, bu iki ismin de rakîk anlam içerdiğini ancak birinin diğerinden daha rakîk olduğunu belirtir. Rakîk kelimesinden kasıt ise latîf olmaktır. Nitekim bunun delili Hz. Peygamber'den rivayet edilen bir hadistir. er-Rahmân kelimesi meysufuna nispet edilmesi bakımından husûsilik, mânası bakımından ise umûmilik ifade eder. er-Raḥîm isminin nispetinde ise umûmilik, mânasında ise husûsilik taşır. Bazıları er-Rahmân isminin İbranice kökenli olduğunu Arapça kökenli olmadığını söylemiştir. Saffâr, bu görüşü doğru bulmaz. Zira Kur'ân'ın tamamı Arapça olarak indirilmiştir. Kur'ân âyetlerinde başka bir dilden kelime bulunduğunu iddia etmek doğru değildir. Saffâr, Allah'ın ilim ile âlim olması, Semi' ile işitmesi ve aynı zamanda tek bir kudret ile kādir olması gibi, rahmet sıfatı ile de er-Rahmân ve er-Rahîm olduğu görüşündedir. 761

Saffâr, Eş'arî ile Ebü'l-Abbâs el-Kalânisî'nin rahmet sıfatı ile ilgili birbirlerine muhalif görüş beyan etmelerine de değinir. Buna göre Eş'arî, Rahman'ı Allah'ın zâtî ve ezelî sıfatları arasında görerek "Rahmet, nimetin irade edilmesidir." şeklinde tanımlar. Ebü'l-Abbâs el-Kalânisî ise "Rahmet, nimettir." demektedir. Saffâr, bu ihtilafın sebebinin onların Allah'ın sıfatlarını ezelî

<sup>&</sup>lt;sup>760</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/476-477.

<sup>&</sup>lt;sup>761</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/477-478.

olarak görüp görmemelerinden kaynaklandığını ifade eder. Eş'arî'nin Allah'ın rahmetini irade ile te'vil eder. İrade ise Allah'ın zâtî ve ezelî sıfatlarındandır. Ebû Abbas el-Kalanisi ise ezelî sıfatlarından savmaz.

Saffâr ve Mâtürîdî, er-Raḥmân ve er-Raḥîm isimlerinin manasında ittifak etseler de ismin kelâmî yorumunda Saffâr, Eş'arî ve Kalânîsi'nin ismin ezelîliği yorumuna değinmekle yetindiği görülür. Mâtürîdî ise Mu'tezile'nin Allah'ın kulları için en uygun olanı yaratması O'na vaciptir (aslah) görüşünü bu isimler altında eleştirmektedir. Bu görüş için "Allah rahmetini dilediğine tahsis eder." anlamındaki âyeti delil gösterir. 762

er-Ra'ûf ismi " رأف - يرؤف - رأف kökünden müştaktır. Raûf kelimesi lugat açısından "فَعُول" veznindedir. Saffâr, Allah'ın isimlerinin büyük bir çoğunluğunun bu vezinde geldiğini ifade eder ve buna eş-Şekûr ve es-Sabûr isimlerini örnek verir. Bu kelime "rahmet" anlamı taşımaktadır. 763 er-Ra'ûf ismi Kurân-ı Kerîm'de on üç yerde geçmektedir.<sup>764</sup> Bu isimde herhangi bir kelâmî yorum yapılmamışsa da er-Rahmân ve er-Rahîm isimleri ile yakın anlamlı olması sebebiyle burada yer verilmesi uygun görülmüştür.

Daha önce bahsi geçtiği üzere Allah, el-Ḥalîm yani kendi nefsini ezelî bir şekilde övmektedir. Övgü yaratılmışlar için de kullanılan bir kavram olması sebebiyle bu kategoride değerlendirilmiştir. Allah'ın kendini övmesi elbette insânî duygulardan münezzehtir. Aynı şekilde el-Halîm ismi daha önce izah ettiğimiz isimlerdendir, Allah'ın cezalandırmaya kudreti olduğu hâlde bunun için acele etmeyerek beklemesini ifade etmektedir. Dolayısıyla Allah'ın gazâbı insandaki öfkeye benzememektedir. Allah dilerse anında dilerse daha sonrasında hak eden kimseyi cezalandırır.

el-Kerîm ismi "cezayı bağışlayan ve kuluna lütufta bulunan" anlamındadır. Bu isim on âyette Allah'a nispet edilmiştir.765 Allah, Kur'ân-ı Kerîm'i de bu sıfatla anmaktadır. Kur'ân'da birçok hayır bulunması bu anlamı

<sup>&</sup>lt;sup>762</sup> Koçar, Mâtürîdî'de Esmâ-i Hüsnâ, 49.

<sup>&</sup>lt;sup>763</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/474-475.

Topaloğlu, Bekir, "Raûf", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 34/468.

<sup>&</sup>lt;sup>765</sup> Topaloğlu, Bekir, "Kerîm", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 25/287.

destekler. Aynı şekilde Resûlünü " تَنْهُ لَقُوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٌ ayetinde bu isimle anmıştır. Bazıları bu elçiden kastedilenin Cibril (a.s) olduğunu düşünmüştür. Hz. Muhammed (s.a.v) elçiden din, dünya ve âhiret işlerine dair birçok konuda istifade etmiştir. Allah arşı ve cennet rızıklarını kerîm diye isimlendirmiştir. Aynı zamanda bu ismin Allah'a nispet edildiği âyetlerde el-Kerîm ismi el-'Azîz manasında gelir.<sup>767</sup>

Tablo 21. Saffâr'ın Muḥâlefetün li'l-ḥavâdis Kapsamında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

| Esmâ Delili | Konu         | İlgili Kelâmî Konu             | Eleştirdiği Grup |
|-------------|--------------|--------------------------------|------------------|
| el-Cemîl    | Muḫâlefetün  | el-Cemîl isminin sûrete nis-   | Müşebbihe        |
|             | li'l-ḥavâdis | petle anlaşılması hatalıdır.   |                  |
| el-Mușavvir | Muḫâlefetün  | Allah'a sûret nispet eden ha-  | Ahmed b. Hâbıt,  |
|             | li'l-ḥavâdis | dis rivayetlerinin yorumlan-   | Şîa,             |
|             |              | ması.                          | Revâfız,         |
|             |              |                                | Mugīre b. Saîd   |
|             |              |                                | el-İclî,         |
|             |              |                                | İbrahim b. Ebî   |
|             |              |                                | Yahyâ,           |
|             |              |                                | Yahudiler        |
| en-Nûr      | Muḫâlefetün  | Allah'ın saf ve parlak bir nûr | Hişâmiyye        |
|             | li'l-ḥavâdis | olarak nitelenmesinin reddi.   |                  |
| es-Semi',   | Muḫâlefetün  | Allah'ın duyması yaratılmış-   | -                |
| es-Sâmi'    | li'l-ḥavâdis | ların duyması gibi illete      |                  |
|             |              | bağlı değildir.                |                  |
| el-Metîn    | Muḫâlefetün  | Bu isim sert ve sıkı anlamına  | Mu'tezile'den    |
|             | li'l-ḥavâdis | gelmez ve Allah'a kudretini    | Cübbâî'ler       |
|             |              | ʻşiddetli' şeklinde niteler.   |                  |
| el-Bașîr    | Muḫâlefetün  | Allah'ın görmesi yaratılmış-   | Eş'arîler        |
|             | li'l-ḥavâdis | larda olduğu gibi herhangi     |                  |
|             |              | bir illete bağlı değildir.     |                  |

<sup>&</sup>quot;Kur'an elbette değerli bir elçinin sözüdür." el-Hakkâ 29/40.

<sup>&</sup>lt;sup>767</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/542-543.

| el-Celîl            | Muḫâlefetün  | Anlam itibariyle bu katego-  | -           |
|---------------------|--------------|------------------------------|-------------|
|                     | li'l-ḥavâdis | ride yer alır. Kelâmî yorum- |             |
|                     |              | lamada bulunulmaz.           |             |
| <u>Z</u> ü'l-celâli | Muḫâlefetün  | Anlam itibariyle bu katego-  | -           |
| ve'l-ikrâm          | li'l-ḥavâdis | ride yer alır. Kelâmî yorum- |             |
|                     |              | lamada bulunulmaz.           |             |
| el-'Alî,            | Muḫâlefetün  | Allah'ın mekândan münez-     | =           |
| el-Aʻlâ,            | li'l-ḥavâdis | zeh olması.                  |             |
| el-Müte'âlî         |              |                              |             |
| er-Raḥmân,          | Muḫâlefetün  | İnsani duyguların Allah'tan  | Eş'arî,     |
| er-Raḥîm            | li'l-ḥavâdis | reddi.                       | Ebü'l-Abbâs |
|                     |              | Allah, rahmet sıfatı ile er- | el-Kalânisî |
|                     |              | Raḥmân ve er-Raḥîmdir.       |             |
|                     |              | Bunlar insanî duygularla     |             |
|                     |              | benzerlik taşımaz.           |             |
| el-Ḥalîm            | Muḫâlefetün  | İnsani duyguların Allah'tan  | =           |
|                     | li'l-ḥavâdis | reddi.                       |             |
|                     |              | Allah'ın gazâbı insanın öf-  |             |
|                     |              | kesi gibi değildir.          |             |
|                     |              | 0 dilerse cezalandırma için  |             |
|                     |              | bekler.                      |             |
| el-Ḥamîd            | Muḫâlefetün  | İnsani duyguların Allah'tan  | -           |
|                     | li'l-ḥavâdis | reddi.                       |             |
|                     |              | Allah'ın kendi nefsini ezelî |             |
|                     |              | bir şekilde övmesi insânî    |             |
|                     |              | duygulardan münezzehtir.     |             |
| er-Ra'ûf            | Muḫâlefetün  | -                            | -           |
|                     | li'l-ḥavâdis |                              |             |

# 3.4.2.5. Kıyâm bi-nefsihî

Kıyâm bi-nefsihî (Hiçbir şeye muhtaç olmamak), Allah'ın selbî sıfatlarından olup O'nun zâtı ile kāim olması ve hiçbir şeye ihtiyaç duymaması anlamına gelir. 768 Bu terkip, Kur'ân'da geçmez ve Saffâr tarafından da kullanılmaz. Bununla birlikte onun esmâ-i hüsnâ yorumlarında Allah'ın zâtı ile

 $<sup>^{768}</sup>$  Osman Karadeniz, "Kıyâm bi-nefsihî", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedis (TDV Yayınları, 2002), 25/515.

kāim olduğunun izahı bulunmaktadır. O, el-Kāim ismini Allah'a nispet etmektedir. Bu ismin O'na nispetini kabul etmeyenler olduğunu da belirtir. Oysa Saffâr'a göre "Bütün kazandıklarıyla her bir nefsin üzerinde böylesine hükümran (Ķāim) olan başka kim vardır?"<sup>769</sup> âyetinde Allah kendisini Kāim olarak nitelendirmiştir. Saffâr, bazılarının ise "Allah'ın nefsinin kāim olması caizdir ve O'nun haricinde nefsinde kāim olan da yoktur" görüşünü benimsediklerini aktarır.770 el-Kayyûm, el-Kayyâm, el-Melik, el-Mâlik, el-Melîk ve Mâlikü'lmülk isimleri, kıyâm bi nefsihî anlamını içermektedir.

Tablo 22. Saffâr'ın Kıyâm bi-nefsihî Kapsamında Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

| Esmâ Delili                                                                     | Konu                | İlgili Kelâmî Konu                                                                                    | Eleştirdiği                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
|                                                                                 |                     |                                                                                                       | Grup                                            |
| el-Ķāim,<br>el-Melik,<br>el-Mâlik,<br>el-Melîk,<br>Mâlikü'l-mülk,<br>el-Ķayyûm, | Kıyâm<br>bi-nefsihî | Allah'ın sıfatları zâtı ile<br>kāimdir ve O her şeyin<br>mâliki olup hiçbir şeye ih-<br>tiyaç duymaz. | el-Kāim ismini<br>Allah'a nispet<br>etmeyenler. |
| el-Ķayyâm                                                                       |                     |                                                                                                       |                                                 |

## 3.4.3. Haberî Sıfatlar

Saffâr, âyetlerde Allah'a nispetle kullanılan yed (el) ve istivâ (oturmak) sözcüklerini el-'Alî, el-A'lâ ve el-Müte'âlî isimlerinin izahında, O'na mekân izafe edilmesini reddetmek amacıyla konu edinir. el-'Alî isminin ismi fa'îl vezninde olup "علا - يعلو - علو" kökünden türediğini ifade eder. Ona göre Allah'ın zâtının ulüv (yücelik) ile vasıflandırılması mümkündür. Aynı zamanda o, el-'Alî ve el-A'lâ isimlerinin Allah için kullanılabileceğine ilişkin

er-Râd 13/33 (Bütün kazandıklarıyla her bir nefsin üzerinde böylesine hükümran olan başka kim vardır? Böyle iken tuttular da Allah'a ortaklar uydurdular. De ki: "Onlara isimler verip durun bakalım. Siz O'na yeryüzünde bilmediği bir şey mi haber vereceksiniz? Yoksa anlamı olmayan kuru bir laf mı? Doğrusu küfre sapanlara kendi oyunları güzel gösterildi de yoldan saptırıldılar. Allah her kimi saptırırsa, artık onu yola getirecek kimse yoktur).

<sup>&</sup>lt;sup>770</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/535.

Kur'ân'dan delil zikreder. Kur'ân'da el-A'lâ ismi Hz. Mûsâ için de kullanılmıştır.771 Ona göre ulüv sözcüğü kök anlamında yer alan "bir şeyin üstünde olmak" anlamında, Allah hakkında kullanılmaz ve Allah'ın zâtıyla arşının üstünde yer aldığı ve mekam tuttuğu şeklinde anlaşılamaz. Doğru anlamlamdırma, O'nun hükümranlık, azamet ve rütbe itibariyle en yüksek derecede bulunduğudur. Bu anlamda el-'Alî ve el-A'lâ isimleri celâl sıfatını ifade eder. Arap dilinde ulüv yücelik belirten mecazî bir muhtevaya sahiptir. Zira mekân yokken Allah vardı, O mekânı yaratmadan önce de yüceydi, yarattıktan sonra da yüceliğinde bir değişiklik olmamıştır.772 Aynı zamanda Saffâr'a göre Allah'ın kadîm vasfı ve mekândan münezzeh oluşu dikkate alındığına bunların zıt anlamını O'nun hakkında tasavvur etmek bile mümkün değildir. Zira Allah'ın zâtı birçok sıfatı barındırır ve tek yönlü değildir. Allah ezelî olarak bu vasfa sahiptir. Bir mekâna intikali (taşınması) ise düşünülemez. Zira intikal sonradan ortaya çıkan (hâdis) bir durumdur ve Allah, hâdis vasıflardan müteâlidir. Mekân, hâdis olmasının yanı sıra sınırlıdır. Allah ise sınırlı olmaktan münezzehtir.773 Saffâr, Ebû Alî el-Cübbâî'nin de bu ismin Allah için mekânsal yükseklik anlamında kullanılamayacağı fikrini benimsediğini belirtir.<sup>774</sup>

Saffâr, Mu'tezîle'den bazılarının Allah'ın her mekânda zâtı ile bulunduğunu düşündüklerini ifade eder. O, bu görüşü Eş'arî'nin Hüseyin b. Muhammed en-Neccâr'dan (öl. 230/845) aktardığı rivayet vasıtası ile ulaştığını belirtir. Ona göre bu görüş, batıldır. 775 Saffâr, Mu'tezile'den başka kimselerin ise Allah'ın her mekânda ilim ve tedbir ile olduğunu iddia ettiklerini aktarır ve bu görüşün de doğru olmadığını belirtir. Zira bu görüş Allah'ı mekân ile sınırlamaktadır. Buradaki ilim de aynı şekilde sınırlıdır. Nitekim Allah'ın sınırsız bir hikmet ve ilim sahibi olduğuna "Gökteki ilâh da O'dur, yerdeki ilâh da O'dur. O sınırsız hikmet ve ilim sahibidir." <sup>7776</sup> âyeti delildir. Saffâr, bu âyetin Allah'ın ulûhiyetinin bütün yeri ve göğü kapsadığı anlamına geldiğini ifade

<sup>&</sup>lt;sup>771</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/508.

Yusuf Şevki Yavuz, "Ulüv", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012).

<sup>&</sup>lt;sup>773</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/509-510.

<sup>&</sup>lt;sup>774</sup> Koloğlu, Cübbâîler'in Kelâm Sistemi, 317.

<sup>&</sup>lt;sup>775</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/510.

ez-Zuhruf 43/84.

eder. Ancak bu âyete dayanılarak Allah'ın ilim ve hikmetinin semâ ve arz ile sınırlı olduğu iddia edilmemelidir.777

Rahmân olan) ٱلرَّحْمٰنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى " Rahmân olan) ٱلرَّحْمٰنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى Allah arşa istivâ etmiştir)", Allah'ın mekânının arş olduğu şeklinde anlaşılamayacağına dikkat çeker. Zira Allah'ın bir mekânının olması, yaratılmışlara özgü sıfatlar taşıması anlamına gelir. Bu ise ulûhiyyet anlayışına aykırıdır. 778 Ona göre "Falan kimse din üzerinedir" cümlesinde olduğu gibi bu kelimenin Allah'a nispetle sınırlandırılması uygun olmaz. Zira Allah'a herhangi bir şey vacip kılınamaz. Bir kimse için kullanılan velâyet sınırlandırılmasında olduğu gibi yani "Falan emir Irak üzerindedir" cümlesinden kastedilen Irak'ın yönetiminin o emirde olmasıdır. Dolayısıyla Saffar'a göre istivâ lafzının bir anlam yönü de velâyet yani bir yerin yönetimini elinde bulundurma (rubûbiyyet) şeklindedir. Bu kelimenin Allah'a nispetinde ise 'onu yaratmıştır, onda tasarrufta bulunur ve bir hâlden diğer bir hâle dönüştürür' anlamındadır. Buna göre 'arşın üzerinde' olmak buranın sahibi olma anlamına hastır. Zira, arş Allah'ın yarattıklarının en büyüğüdür. Öyle ki yer ve gökten de büyüktür. Dolayısıyla arşın sahibi olmak her şeyin sahibi olmayı ifade eder. Bu sebeple arşı zikreden bilir ki bu yaratma ile onun sahibi, tasarrufta bulunanı ve onu bir hâlden diğer bir hâle dönüştürenidir. 779 Dolayısıyla Saffâr tarafından 'arşa istiva' âyetinin ayrıntılı bir izahının yapıldığı görülür. Ona göre istiva kelimesi Allah'ın her şeyin Rabbi olmasını ifade eder. O burada herhangi bir karşıt görüşten bahsetmemiş ve eleştiride bulunmamıştır. Ancak onun, bu âyetin zâhirini kabul eden ve Allah'ı arşa mekan tutmak ile niteleyen anlayışlara karşı çıktığı açıktır. Saffâr'a göre istivâ kelimesinin bir anlamı da yükseliştir. Ancak Allah direk olarak 'yükseliş' kelimesi ile vasıflandırılamaz. Zira bu kelime hâdistir. Allah bilindiği gibi hâdislikten münezzehtir. el-Müte'âlî ismi ise 'Allah'ın kudretinin her şeyden yüksekte' olduğu anlamına gelir. 780

Saffâr, Allah'ın Zū'l-me'âric olduğunu ifade eder. Bu ismi Zü'l-celâli ve'l-ikrâm isminin hemen ardından açıklar. Ancak onun bu ismi 'yüksek ma-

<sup>&</sup>lt;sup>777</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/511.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/511-512.

<sup>&</sup>lt;sup>779</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/512.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/512-513.

kamların sahibi' ve 'mirâcın sahibi' anlamında Allah'a nispet ettiği görülmektedir. عن الله في الْمَعَارِجُ " ayetinde geçmektedir. Bu isimde mekân" بِنَ اللهِ ذِي الْمَعَارِجُ ile ilgili olduğu için Allah'ın haberî sıfatları kapsamında değerlendirilmiştir. Saffâr, Allah'ın haberî sıfatlarından olan yed ve ayn kavramlarını ilâhî isimlerde yorumlamamaktadır. Bunları, ilâhî isimler konusundan sonra Allah'ın sıfatları meselesinde müstakil başlıklar altında ve isimlerden bağımsız olarak ele almıştır.

Tablo 23. Saffâr'ın Haberî Sıfatlar Konusunda Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

| Esmâ Delili  | Konu         | İlgili Kelâmî Konu          | Eleştirdiği Grup |
|--------------|--------------|-----------------------------|------------------|
| el-'Alî,     | İstivâ       | Allah'ın mekândan münez-    | =                |
| el-'Aʻlâ,    |              | zeh olduğu ve 'arşa istivâ' |                  |
| el-Müte'âlî  |              | âyetinin Allah'ın arşın sa- |                  |
|              |              | hibi olduğu şeklinde anla-  |                  |
|              |              | şılması.                    |                  |
| Zū'l-me'âric | Mekân Olarak | Allah, mirâcın yani yüksek  | -                |
|              | Mirac        | mertebelerin sahibidir.     |                  |

<sup>&</sup>lt;sup>781</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/473.

<sup>&</sup>lt;sup>782</sup> el-Meâric 70/3.

### Niibiivvet İnancı

Telhîşü'l-edille'de müstakil başlıklarda esmâ-i hüsnâ ile yorumlanmadan peygamberlere iman, nebi ve resûl arasındaki fark, nebi ve resuller meleklere üstün kılması gibi konuları ele alınmaktadır. Bunlar toplu olarak nübüvvet başlığında değil kavramsal olarak sırası geldiğinde ele alınmıştır. Örneğin peygamberlere iman, iman konusu içine dahil edilerek açıklanmıştır. 783 Bu kısımda, Saffâr'ın yalnızca esmâ-i hüsnânın izahı kapsamında yapılan kelâmî açıklamalara yer verilecektir.

Saffâr, esmâ-i hüsnâdan el-Bâ'is isminin izahında nübüvvet konusuna değinmekte ve kavimlere peygamber gönderilmesi hakkında bilgi vermektedir. O, bu ismin manasının insanları dünyada -peygamberlerin tebliği ile- uykularından ve âhirette ise kabirlerinden dirilten anlamında olduğunu ifade eder. "..." وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً ..." (Andolsun ki biz her ümmete bir elçi gönderdik) âyeti, bu anlamın delilidir. O, bu âyetin peygamber gönderilmesini inkâr eden Berâhime'nin görüşünü çürüttüğünü düşünür. Arap dilinde bâis kelimesi "isâre/" (harekete geçirmek/göndermek) anlamındadır. Falan kişi devesini dinlendirme verinden vola cıkardığında -dinlenmeden sonra- volculuk için harekete geçirdiğinde (إذا اقارها) denilir. Saffâr'ın Huzeyfe b. Yemân'dan (öl. 36/656) aktardığı "Hareket, olay ve coşturmalar fitne içindir." cümlesindeki "بعثات" kelimesi ile "إثارات" aynı anlamdadır. 785 Yani fitnede harekete geçirme ve kışkırtma söz konusudur. Peygamber gönderilmesi ile ilgili er-Rahmân ve er-Rahîm isimlerinde Saffâr, Allah'ın kulu üzerindeki rahmet tecellilerinden birinin de 'Resûlullah'ı göndermek' şeklinde olduğunu ifade etmektedir. Naslarda geçen "وَمَا اَرْسَلْفَاكَ اِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ " 786 (Ve seni ancak âlemlere rahmet olarak gönderdik)" âyetinin de bunun delilidir.

Saffâr, el-Hâdî isminin ed-Dâ'î anlamı ile muvafık olduğunu ifade eder. el-Hâdî ismi "هدى" kökünden türemiştir. O, bu isim ile ilgili birçok âyet ve hadis delil olarak aktarır. 787 İsmin delillerinden biri olan

Bu konuların ayrıntısı için bk. Saffâr, *Telhîsü'l-edille*, 1-2/163-169, 801-813.

en-Nahl 16/36.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/420.

el-Enbiyâ 21/107.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/652.

" وَٱمَّا ثُمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ " (Semûd kavmine gelince, onlara doğru yolu gösterdik") âyetinin hidayete davet anlamında olduğu aktarılır. 789 ed-Dâ'î ismi

(Allah وَاللَّهُ يَدْغُوا اللَّهِ دَارِ السَّلَامِ " kökünden müştaktır. Saffâr "دعا – يدعو – دعاء " esenlik yurduna çağırıyor)"<sup>790</sup> âyetini zikrederek bu davetin Allah'ın kulundan talebi olduğunu belirtir. O, Resûlullah'ın Allah'a davet eden bir davet edici olduğunu da ekler. Bunun delili " يَا قَوْمَنَّا آجِيبُوا دَاعِيَ اللهِ (Ey Halkımız! Allah'ın davetçisine uyun)"<sup>791</sup> âyetidir. Bu âyet Nebi'ye itaat edin anlamındadır. Dâ'î aynı zamanda yardım isteme (istiqāse) ve ba's anlamına da gelmektedir. Saffâr bu anlamlarla ilgili de âyetler zikreder. O aynı zamanda Allah'ın yardım istemek ile nitelendirilemeyeceğini ifade eder. Zira Allah yardım isteyen değil yardım istenilendir.792

Saffâr, esmâ-i hüsnâdan el-Mü'min'in izahı kapsamında bu ismin "Peygamberin sıdkını mûcize vererek onaylayan" anlamına geldiğini belirtir.<sup>793</sup> Ayrıca Ebû Hâşim el-Cübbâî'nin de el-Mü'min ismine bu anlamı verdiğini aktarır. 794 Saffâr, el-Mucîb isminde ise nebi ve resûllerin duasına karşılık verilmesi konusuna değinir. Ona göre peygamberlerin dualarının karşılığı, bir mûcize olarak verilmistir. Bu mûcize ister kavimlerinin sorusu üzerine davet amaçlı bir meselede verilmiş olsun ister olmasın, bu onların kerâmetidir. el-Mucîb isminde ayrıca mümin ve kâfir kimselerin dualarına karşılık verilip verilmeyeceği meselesine de değinir. Saffâr'a göre müminlerin dualarına karşılık verilmesi, onlar için kerâmettir. Kafîrlerin duasının kabulü ise ıslah ve ikna etme amacı taşımaktadır. Ona göre bunun delili "Kendisine içten

<sup>&</sup>lt;sup>788</sup> Fussilet 41/17.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/652-653.

Yûnus 10/25.

<sup>&</sup>lt;sup>791</sup> el-Ahkâf 46/31.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/465-466.

Topaloğlu, Bekir, "Mü'min", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 31/557.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/631-632.

bir inanç ve bağlılıkla Allah'a yakarırlar. Fakat onları sağ salim karaya çıkardığında bakarsın ki yine Allah'a ortak koşuyorlar."<sup>795</sup> âyetidir. <sup>796</sup>

Saffâr, Hz. Peygamber'in mûcizesine de değinmektedir. Ancak bu konuyu esmâ-i hüsnâ konusunun dışında kelâm sıfatı bağlamında ele almaktadır. O, el-Mütekellim isminde i'câzu'l-Kur'ân başlığı altında Kur'ân'ın Hz. Peygamber'in mûcizesi olduğunu belirtir. Saffâr aynı zamanda diğer Rasullere inen kitapların mûcize olmadığını vurgulayarak Kur'ân'ın mucize niteliği taşıdığına dikkat çeker. Nitekim mûcize bir meydan okumadır. Buradaki meydan okuma ise onun benzerini getirmekten müşriklerin ve dieğer muhatapların aciz bırakılmasıdır. Nitekim Hz. Muhammed'e inanmayan kişilerden diledikleri takdirde "Eğer doğru söyleyenler iseler, haydi onun gibi bir söz getirsinler!"797 âyetinde buyurulduğu gibi Kur'ân'ın benzerini getirmeleri istenmiştir. 798 Hz. Peygamber'in hissi mûcizesi Kur'ân'ın kendisi olduğu inkarcılara açıklanmıştır. 799 Nitekim her peygamber bir mûcize ile gelmiştir. Hz. Muhammed'in mûcizesi ise Kur'ân'ın kendisidir. Saffâr, Kur'ân'ın aslının Allah'ın indinde olduğunu ve bu sebeple insanlar ile cinler onun benzerini getirmekten aciz bırakıldığına vurgu yapar. Aynı zamanda insanların ihtiyaç duyduğu dinî ve dünyevi bilgiler de Kur'ân'da açıklanmıştır.800

O, Müseylimetü'l-Kezzâb'ın (öl. 12/633) kabilesi Benî Hanîfe'nin durumuna de değinir. Hz. Ebû Bekir, Müseylime'nin öldürülmesinden sonra bu kabilenin temsilcilerine "Sizi ona inanmaya yönelten neydi?" diye sorduğunda, onlar, Müseylime'nin Allah'tan vahiy aldığına inandıklarını belirtmişlerdir. Hz. Ebû Bekîr, Müseylime'nin vahiy diye yaydığı sözleri dinledikten sonra "Bunlar Allah'tan değildir" diyerek karşı çıkmıştır. Saffâr, Müseylime'ye inananların onun söyledikleri üzerinde biraz düşünmüş olmaları durumunda, dinlediklerinin Allah'ın sözü olamayacağını anlayabileceklerini sa-

<sup>&</sup>lt;sup>795</sup> el-Ankebût 29/65.

<sup>&</sup>lt;sup>796</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/597.

<sup>&</sup>lt;sup>797</sup> et-Tûr 52/34.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/772-773.

<sup>&</sup>lt;sup>799</sup> Yusuf Şevki Yavuz, "İ'câzü'l-Kur'ân", *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi* (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 21/403.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/775.

vunmaktadır. Böylece o, inançla ilgili konularda, araştırmadan sadece aktarılanı kabul etmekle yetinmenin kişileri yanlışa düşürebileceğine dikkat çeker. Hz. Ebû Bekir'in bu konu ile ilgili daha birçok sözünün olduğunu da belirtmektedir.801

Saffâr, Kur'ân nazım ve vasıflarının özel olması yönüyle mûcize olduğunu ifade eder. Nazmının özel olması, Kur'ân'ın Arapların alışık oldukları belâgat anlayışlarından daha üstün belâgat ve açıklık ile gelmesidir. Kur'ân'ın nazmının Arapların alışık oldukları belâgat anlayışlarının dışında olması ile kastedilen ise Arapların şiirlerinde, hutbe, atasözü yahut mektuplarında kullandıkları belâgatlardır. Kur'ân bunlardan farklıdır. Nitekim Fussilet sûresi 42. âyetinde "Ona ne önünden ne de ardından batıl gelemez. O, hüküm ve hikmet sahibi, övülmeye lâyık olan Allah tarafından indirilmiştir."802 denilerek buna işaret edilmiştir. Saffâr bu âyeti Allah'ın Kur'ân'ın ezberlenmesi sırasında onu eksiltme yahut çoğaltmadan koruduğu anlamında te'vil etmektedir. Ona göre batıldan kastedilen ise şeytandır. Allah Kur'an'ı ilk tenzilden son tenzile kadar muhafaza etmistir.803

Kur'ân'ın özel vasıflara sahip olması ile ilgili Saffâr çeşitli âyetlerden deliller zikretmektedir. Zuhruf sûresi 4. âyette "Şüphesiz o, katımızdaki ana kitapta (Levh-i Mahfuz'da) mevcuttur, çok yücedir, hikmetlerle doludur."804 denildiği üzere Allah, Kur'ân'ın indinden inzal edildiğini ve en yücesi ile onu vasıflandırdığını belirtmektedir.

Allah Kur'ân'ı mübarek diye isimlendirmiştir. Mübarek ise bereket kelimesinden gelmektedir. Bu isimlendirme Saffâr'a göre Allah'ın kullarını Kur'ân ile nimetlendirdiğini ifade etmektedir. Yunûs sûresi 10. âyette ise "...gönüllerdekine bir şifa..."805 denilerek Kur'ân şifa olarak ve En'âm sûresi 154. âyette ise"hidayet ve rahmet"806 olarak isimlendirilmiştir.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/773-774.

<sup>802</sup> Fussilet 41/42.

<sup>803</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/776.

ez-Zuhruf 43/4.

Yunûs 10/57.

el-En'âm 6/154.

Saffâr, Kur'ân'ın, Arap dili ve belâgatında bulunan bütün anlatım sanatlarını en üstün seviyede içerdiğini belirtir. Daha sonra Kur'ân'ın içinde barındırdığı belâgat unsurlarını sayıp bunlara âyetlerden örnekler vererek tek tek açıklar. Burada Saffâr'ın Arap dili belâgatına vukûfiyeti daha önce de zikrettiğimiz hususlar gibi açık bir şekilde göze çarpmaktadır.807

Saffâr, Kur'ân'ın; harflerin düzeni, fasıla harflerinin kullanımı, hakikat, istiare, itnab (sözü uzatma), îcâz (sözü kısaltma), beyan ve meani bakımından en yüksek belâgat unsurlarını içinde barındırdığını belirtir. Arap dilinde var olan bütün kurallara uyarak kelimeleri bir araya getirme anlamına gelen belâgat unsurlarından biri olan nazım konusunda Kur'ân, erişilmez bir üstünlüğe sahiptir.808

Kur'ân'da bütün belâgat sanatları en üstün şekilde bulunmaktadır. Saffâr, bu sanatları birkaç madde de incelemiş ve örneklendirmiştir. Bunlardan ilki fevâsılu'l-Kur'ân'dır (فواصل القرآن). <sup>809</sup> Fâsıla özetle, "noktalama işaretlerinin bulunmadığı mushaflar okunurken durulması gereken yerleri, yani cümlelerin başlangıçlarını ve sonlarını göstermek üzere yapılmış bir düzenleme" olarak tanımlanabilir.810 Saffâr bunda aslolanın mana olduğunu ve mana ile bu fasılların tespit edildiğini ifade eder. Burada istenen kelâmdaki hikmetli mananın korunmasıdır. Saffâr, fevâsılu'l-Kur'ân'ın da belâgatta en üstün seviyede olduğuna dikkat çeker.811

İkincisi ise îcâzdır. Saffâr, îcâzı az söz ile çok mana ifade etme olarak tanımlar. Nitekim A'râf sûresi 199. âyetini (Sen af yolunu tut, iyiliği emret, cahillerden yüz çevir."812), Kur'ân'da bulunan îcâza delil olarak sunar.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/776.

<sup>808</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/776.

<sup>809</sup> ف ص ل kökünden türeyen fevâsıl kelimesi bir âyetin bitip diğer âyetin başladığı aralığı ifade eder. Aynı zamanda Kur'ân'da bir cümleyi diğerinden ayıran ve fâsıla anlamı taşıyan duraklar da bulunmaktadır. Bu duraklar Hz. Peygamber'in âyetleri okurken sürekli durduğu bilinen yerlerde bulunur. bk. Abdurrahman Çetin - Tevfik Rüştü Topuzoğlu, "Fâsıla", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 12/209.

<sup>&</sup>lt;sup>810</sup> Çetin - Topuzoğlu, "Fâsıla", 12/209.

<sup>811</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/778.

<sup>&</sup>lt;sup>812</sup> el-A'râf 7/199.

Üçüncüsü istiaredir. Beyan ilminin önemli konularından biri olan istiare; hakiki mânâ ile mecazî mânâ arasındaki benzerlik sebebiyle bir kelimenin mânasının geçici olarak alınıp başka bir kelime için kullanılmasıdır.813 Hakka sûresi 11. âyette "Şüphesiz, su bastığı vakit sizi gemide biz taşıdık"814 âyetinde geçen geçen "طغا" kelimesinin sınırı aşmak anlamında geldiğini ancak " kelimesi ile beraber kullanılması ile manasının "suyun arttığı" şeklinde mecaz nitelik kazandığı ifade eder.815 Bu kullanım, istiare-i mutlaka olarak isimlendirilir.816

Dördüncüsü ise hakikattir. Bu Kur'ân'da sözcüklerin hakiki anlamda kullanılmasını ifade eden sanattır. Saffâr'a göre hakiki anlamdan kastedilen ise bir lafzın hakettiği yerde kullanılmasıdır. Kur'ân'da bulunan kelimelerin çoğu hakiki anlamlarda kullanılmıştır.817 Bu sebeple olacak ki Saffâr diğer belågat sanatlarında örnekler zikrettiği hâlde hakikat sanatına örnek vermez.

Söz konusu belâgat sanatlarını izah ettikten ve örnekler verdikten sonra Saffâr, bazı kimselerin Kur'ân'ın i'câzını reddettiklerine dikkat çeker. Kaderiyye fırkasından İbrahim en-Nazzâm bunlardan biridir. Saffâr, Nazzâm'ın Arapların Kur'ân'ın bir benzerini getirmeye güçlerinin yeteceğini ancak bu gücün Allah tarafından engellendiğini düşündüğünü ifade eder. Nazzâm'a göre Allah'ın inkarcıları engellemesi (sarfe) mûcize niteliği taşımaktadır. Saffâr bu görüşe cevap olarak Allah'ın indinde olan ve bizim beyan ettiğimiz sanatlara sahip olan Kur'ân'ın bir benzeri ile konuşmasının nasıl mümkün olacağı sorusunu yöneltir. 818 O, sarfe konusunda Nazzâm'ı eleştirse de tekfir etmemistir.819

Mu'tezile'den bazıları Allah'ın Arapça hitap ettiğini ifade etmiştir. Eğer Kur'ân'ın nazmı mûcize olsaydı onlara göre hitap sahih olmayacaktı.

İbrahim Sürücü, "Kur'an'da Bazı Ayetler Çerçevesinde İsti'are ve Kinaye", Bitlis Eren Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 5/1 (18 Haziran 2016), 214.

el-Hakka 69/11. "إِنَّا لَمَّا طَغَا الْمَّاءُ حَمَلْنَاكُمْ فِي الْجَارِيَةِ"

<sup>815</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/778.

<sup>&</sup>lt;sup>816</sup> Sürücü, "Kur'an'da Bazı Ayetler Çerçevesinde İsti'are ve Kinaye", 220.

<sup>817</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/778.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/778-779.

Demir, Saffâr'ın Kelâm Yöntemi, 151.

Saffâr bu görüşü de eleştirerek Allah'ın Kur'ân'ı Arapça olarak inzal ettiğini fakat Kur'ân'ın Allah tarafından gönderildiğinin işareti olarak Arapların âdetleri olan belâgat anlayışlarının dışında bir dile sahip olduğunu ifade eder.820

Bazıları; Arapça bilen herkesin "âlemlerin Rabbi olan Allah'a hamdolsun" demesi mümkündür demişlerdir. Bütün bu harfler ise Kur'ân'dandır. Dolayısıyla Kur'ân'daki bazı kelimeleri diğerleri ile birleştirmek mümkündür. Ancak, Saffâr'a göre bu görüş cehalettir. Çünkü Saffâr, cahiliye Arapları şairlerinden olan İmruülkays b. Hucr'un (öl. 540 dolayları) kasidelerinden herkesin bir iki kelimeyi söylese de bu kasidenin benzerini getirmekten aciz kalacaklarını ifade eder. Dolayısıyla bu durum Saffâr'a göre dalalet ehlinin Kur'ân hakkında söylediği sözlerin doğru olmadığının kanıtıdır.821

Saffâr, el-Velî isminin izahında " اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ امْنُوا (Allah iman edenlerin velisidir)"822 âyetinine dikkat çekerek âyetteki velî sözcüğünün yardım eden anlamında olduğunu ifade eder. <sup>823</sup> el-Mevlâ kelimesi "ولى - يلي" kökünden türemiştir ve sarf açısından "مفعل" veznindedir. Bu ismin delili olarak "Bu, iman edenlerin yar ve yardımcılarının (مَوْلَى) Allah olmasının, kâfirlerin ise böyle bir yardımcılarının bulunmamasının sonucudur."824 âyetini aktarır. Saffâr, "Ama peygambere karşı bir dayanışma içine girecek olursanız bilin ki herkesten önce Allah onun dostu ve koruyucusudur, sonra da Cebrâil ve iyi müminler. Melekler de bunların ardından onun yardımcısıdır."825 âyetindeki el-Mevlâ kelimesinin ise koruyucu anlamına geldiğini zikreder. 826 Bu âyetler, peygamberlerin Allah tarafından korunduğu ve desteklendiğini ortaya koymaktadır.

Saffâr, el-Muḥyî ve el-Mümît isimlerinin izahı kapsamında, nebi ve resullerin kabir sorgusunun olup olmayacağı ve mahiyeti konusuna değinir.

<sup>820</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/778.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/180.

<sup>822</sup> el-Bakara 2/257.

<sup>823</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/649-650.

<sup>824</sup> Muhammed 47/11.

et-Tahrîm 66/4.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/625-626.

Ona göre bu hususta açık ve ayrıntılı âyetler ve hadis rivayetleri bulunmamaktadır.827 Bundan dolayı peygamberlerin kabir sorgusuna muhatap olmayacakları düşünülebilir. Zira kabirdeki sorgu, kişinin iman durumunu ispat içindir. Oysa peygamberlerin kendileri, Allah'ın varlığının delilleridirler. Dolayısıyla onlar için durumlarını ispat söz konusu olamaz. Buna karşın Hz. Peygamber'in kabir azabından Allah'a sığınması ile ilgili hadis rivayetleri bulunmaktadır. Onun kabir azabına karşı dua ve niyazlarının Allah'a karşı acziyetini ifade etme kastı taşıdığı söylenebilir. Çünkü Allah, Resûlullah'ı günahlarının affı ile müjdelemiştir.828

Tablo 24. Saffâr'ın Nübüvvet Telakkisi Konusunda Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

| Esmâ Delili        | Konu               | İlgili Kelâmî Konu    | Eleştirdiği Grup |
|--------------------|--------------------|-----------------------|------------------|
| el-Bâʻi <u>s</u> , | Peygamber          | Her ümmete pey-       | Berâhime         |
| er-Raḥmân          | Gönderilmesi       | gamber gönderil-      |                  |
|                    |                    | mesi                  |                  |
| en-Nûr,            | Peygamberlerin     | Hz. Muhammed'in       | -                |
| er-Ra'ûf,          | Vasıfları          | bir ismi de Nûr'dur.  |                  |
| el-Müheymin        |                    |                       |                  |
| el-Mucîb,          | Mûcize             | Peygamberlerin du-    | -                |
| el-Mü'min          |                    | asının Allah tarafın- |                  |
|                    |                    | dan kabulü mûcize     |                  |
|                    |                    | midir?                |                  |
| el-Hâdî,           | Hidayet Sebebi     | Allah, Peygamber      | -                |
| ed-Dâ'î,           | Olarak             | göndererek hida-      |                  |
| el-Mevlâ,          | Hz. Peygamber      | yete yönlendirir.     |                  |
| el-Velî,           |                    |                       |                  |
| el-Muḥyî,          | Nebi ve Resûllerin | Peygamberlerin ka-    | -                |
| el-Mümît           | Kabir              | bir sorgusu var mı-   |                  |
|                    | Sorgusu            | dır, mahiyeti nedir?  |                  |
| el-Mütekellim      | Hz. Peygamber'in   | Kur'ân-ı Kerîm'in     | Nazzâm           |
|                    | Mûcizesi           | mûcize olması         | Mu'tezile        |
|                    |                    | (İ'câzü'l-Kur'ân)     |                  |

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/568-569.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/569.

#### 5. Kader İnancı

Saffâr, esmâ-i hüsnânın izahı kapsamında şerrin yaratılması ile ecel ve rızık konularına yer vermektedir. 829 el-Kāhir ve el-Kahhâr isimlerinde kaderin Allah'tan geldiğine inanan kimsenin imanı, sahih olarak nitelenir. Ona göre hayır ve şerriyle kaderin Allah'tan olduğuna iman etmeyen kişi mümin olamaz.830 O, kader kapsamında tartışılan ef'âl-i'l ibâd (kulların fiilleri) ve ilgili diğer konuları, esmâ-i hüsnâ ile bağlantılı şekilde yorumlamamaktadır. Bu sebeple bu başlık altında o konulara yer verilmemiştir. 831

### 5.1. Şer

Kelâm literatüründe şerrin Allah'a nispeti ve bunun kader ile ilişkisi, tartışmalı bir konudur. Saffâr; eş-Şadık, es-Selâm, el-Kuddûs, el-Hamîd, el-Hakîm, el-Hâkim, el-Hakem ve el-'Adl isimlerinin izahında serrin Allah tarafından yaratılması ve bunun kaderle ilişkisi gibi konulara değinmektedir.

Saffâr, eş-Şadık isminin 'bütün hayrı tanzim eden', 'doğruluk' ve 'salâh' anlamında olduğunu ifade eder. Ona göre bu ismin delili olan

Andolsun biz İsrâiloğullarını sıdklı/emniyetli bir yere) وَلَقَدْ بِوَّ أَنَا بَنِي اِسْرَ ايْلَ مُبُوَّاً صِدْق yerleştirdik...)"832 âyetindeki sıdk kelimesi, 'bereketli ve emniyetli bir ver' anlamına gelmektedir. 833 Saffar, es-Sâdık'ın Allah'ın isimlerinden biri olduğunu ve bu ismin bütün hayrın O'ndan geldiği anlamını taşıdığını belirtir. Allah'ın 'va'd ve vaîdi', 'emri ve nehyi', 'sözü, haberi ve fiili', 'hikmeti' ve 'kazası ve kaderi', sıdk ve haktır.834

Saffâr, Allah'ın şer ile nitelendirilmesinin mümkün olmadığı görüşündedir. Nitekim bunun deliliyle ilgili olarak bazı hadisler nakleder. Ebu Cafer et-Tahavî'nin (öl. 321/933) Hz. Ali yolu ile rivayet ettiği Resûlullah'ın tekbirden sonraki iftitah duasında "Hayrın hepsi senin elindedir. Şer sana nispet edilemez. (والخير كله بيديك والشر ليس إليك)" sözünü bunlardan biridir. Ona göre

<sup>829</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/745-747.

<sup>830</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/534.

Ef'âl-i'l ibâd, irade ve meşîet gibi konular için ayrıca bk. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/733, 736-746, 857.

<sup>832</sup> Yunûs 10/93.

<sup>833</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/493.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/494.

"Şer sana nispet edilemez" cümlesinden kasıt, Allah'ın şer bir sıfat ile anılamayacağıdır. Zira Allah'ın şerri takdiri yani yaratması şer ile nitelenmesini gerektirmez. Şer, Allah'ın doğrudan fiili olmayıp takdir fiilinin bir sonucudur yani şerr doğrudan hedeflenmez, takdirin sonucunda yaratılır. Nitekim Saffâr, şerrin kendisinden değil O'nun takdir fiilinden meydana geldiğini düşünmektedir. Kul hayrı işlemekle mükellef olduğu gibi şerden kaçınmakla da mükelleftir. Allah'ın bazı isim ve sıfatları O'nun kötü fiilleri işlemekten münezzeh olduğunu ve Saffâr'ın belirttiği gibi bütün fiillerinin hayır olduğunun delilidir. es-Selâm, el-Kuddûs ve el-Ḥakîm isimleri bu isimlerdendir. 835 Onun ifadelerinde anlaşıldığı kadarı ile insanın iman ve küfür arasında özgür bırakılması ve iradesini kullanacak şekilde takdir edilmesi, onun iyiliği olduğu gibi kötülüğü de seçmesine kapı aralar. Kulun seçimi ve kesbi sonrası Allah iyiliği de kulun irade ettiği kötülüğü de yaratır.

Saffâr, sıdk kelimesinin zıttı olan kizb (yalan) lafzının Allah'a nispeti sorununu da ele alır. Bu ksapsamda o kizb sözcüğünün lugat anlamını tespit eder ve âyetlerle temellendirir. Allah'ın kizb ile anılamayacağını belirtir. Zira yalan, kişinin doğruyu bilmemesi veya yalana ihtiyaç duymasından kaynaklanır. Oysa Allah cehâletle anılamaz ve hiçbir şeye ihtiyaç duymaz. Sonuç itibari ile ona göre Allah'ın yalancılıkla nitelenmesi mümkün olmadığı gibi kizbi takdir etmekle de vasıflandırılamaz.836 Bu kapsamda o, bazılarının "Allah kizbi takdir edebilir mi?" sorusunu yönelttiğini aktarır. Bu sorunun cevabının muhâl olduğunu belirtir. Zira "Allah kizbi takdir edemez" cevabının verilmesi ile Allah'a acziyet nispet edilmiş olur; soruya olumlu yanıt vermek ise Allah hakkında mümkün değildir.837

Saffâr, el-Kuddûs isminin "mübarek" anlamında olduğunu ve bu ismin Allah'ın zâtına nispet edildiğinde 'isim ve sıfatların temizliğine' işaret ettiğini belirtir.838 Ona göre el-Kuddûs, Allah'ın eksiklik ve temizliğin zıttı olan şeylerden uzak olması anlamındadır. Bu ismin âyetlerde meleklere, yer-

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/494.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/494-495.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/495-496.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/535.

yüzüne Kâbe'ye ve Cibril'e de atfedildiğine ve temizlik anlamında kullanıldığına işaret eder. Aynı zamanda âyette yer alan Rûhulkudüs kullanımı ile Cibril'in kastedildiğine dair bazı hadisleri de rivayet etmektedir.839

Saffâr, el-'Adl isminin " عدل - عدلا وعدالة " kökünden mastar olduğu belirtir. Ona göre bu ismin Allah'a nispet edilmesi uygundur. Zira el-Adl ismi tevkīfîdir. Bu kapsamda Sîbeveyhi'nin el-'Adl'in anlamının, "adalet sahibi" olduğu görüşünü aktarır. Bunun delili, "Adaletli iki kişiyi şahit tutun" 840 âyetidir. Saffâr, Allah'ın âdil ve adalet sahibi (Zü adl) olarak isimlendirilebileceği görüşündedir.841

Saffâr, zulm ve adaletin birbirine zıt olduğuna da değinir. O, Allah'ın zulüm ile nitelendirilmesini uygun görmez. Kişinin zulmetmesinin, adalet yönünden câhil olması veya zulme ihtiyaç duyması sebebiyle olduğunu belirterek Allah'ın câhil veya muhtaç olmadığına dikkat çeker. Allah'ın ilmi ezelîdir, zâtı ile âlimdir. Adaleti bilmemesi mümkün değildir. O'nun zenginliği zâtındandır ve hiçbir şeye ihtiyaç duymamaktadır. Dolayısıyla Allah'ın zulüm ile anılması tasavvur bile edilemez. Ona göre Allah zulmü takdir etmesi hâlinde, bu ihtiyaç veya adaleti bilmemekten kaynaklanır. Bunlar ise Allah için muhâldir. Saffâr, bazılarının "Allah'a zulmü takdir edebilir mi?" sorusunu sorduklarını ifade eder. Ancak bu soru ona göre muhâldir. Zira zulmün Allah'a nispeti mümkün değildir. Aynı zamanda bu soruya Allah zulmü takdir edemez diye cevap vermek de uygun değildir. Zira böyle bir durumda Allah'a acziyet nispet edilmiş olur. Dolayısıyla Allah'ın ma'dûmu ve mevcûdu yaratmayı takdir etme kudretine sahip olması üzerine sorulan bu sorunun cevabı da bunun gibidir. Saffâr, Allah'ın yarattıklarının mislini veya emsâli yaratmaya kādir olup olmadığına dair sorunun cevabının da diğer soruların cevabı gibi olduğunu düşünmektedir.842 Genel olarak Eş'arî ve Mâtürîdî mütekellimleri her şeyin Allah'ın irâde ve kudreti dâhilinde meydana geldiğini, fakat Allah'a asla zulüm isnat edilemeyeceğini, fakat insan eliyle ortaya çıkan zulüm türü işlerin yine de O'nun irâde ve kudretiyle "yaratılmış" olduğunu

<sup>839</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/536-537.

et-Talak 25/2.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/503-504.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/505-506.

kabul ederler. Çünkü Kur'an, her şeyin yaratıcısının Allah olduğunu bildirmektedir.843 Saffâr, el-Ķādir ve el-Ķadîr isimlerinde de Allah'ın yalan ve zulüm üzerine kudreti olmakla vasıflandırılamayacağı görüşüne yer verir. Allah'ın yalan ve zulüm takdir etmekten acziyetle vasıflandırılması mümkün değildir. Allah için her fiil kolaydır.844

Saffâr, en-Nâfi' isminin Allah'a karine olmaksızın ıtlakını uygun görmektedir, en-Nâfi' ile eż-Żârr isimleri zit anlamlıdır, eż-Żârr ismi zarar veren anlamı taşırken en-Nâfi' fayda veren anlamındadır. Allah dilediğine zarar verir dilediğine ise fayda verir. Ancak daha önce de belirtildiği gibi kimseye zulmetmez.<sup>845</sup> Saffâr, eż-Żârr isminin "ضر – بضر" kökünden mastar olduğunu belirtir. eż-Żârr ve en-Nâfi' isimlerinin birçok delilini zikreder. <sup>846</sup> Âyetlerde eż-Żârr ve en-Nâfi' isimleri birlikte geçmektedir. Bu isimler kader ve Allah'ın kudreti ile ilişkilidir. Nitekim Saffâr bu bağlamda hastalıkların kaynağının Allah olup olmadığı konusuna değinir.847 Allah, "Hastalandığım zaman bana şifa verendir."848 âyetinde Hz. İbrahim'in hastalığı kendine nispet ettiğine dikkat çeker. Zira Allah nimetleri artırandır. Saffâr, el-Mümît isminde de hastalığın kişinin kendisine nispet edildiğini ifade eder. Allah'ın yaratması sebep olmadan da olur sebeplerden sonra da. Hastalık, sağlık, ölüm ve hayatın sebepleri buna örnek verilebilir. Ancak sebepler sonuca yol açarlar, sonucu doğurmazlar. Tevlid teorisi bu açıdan hatalıdır. Zira sebepleri yaratan Allah'tır. Sebeplerin var edilmesinin de birçok hikmeti bulunmaktadır.849

Saffâr, es-Selâm isminin "سلم - سلم وسلامة kökünden müştak olduğunu ve sahâbenin birçoğu ve tabiînin, bu isme "kulların O'nun zulmün-

Abdulhamit Sinanoğlu, "Zulüm ve Kötülükler İlâhî Mi, İnsânî Midir? - Zulüm ve Kötülüklerin Kaynağı Hakkında Müslüman Kelâmcıların Tartışmaları Üzerine", Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19 (2012), 27.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/533.

<sup>845</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/634-635.

<sup>846</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/497-498.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/499-500.

eş-Şuarâ 26/80.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/499; Soner Gündüzöz, "Tevlid", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 41/37-38.

den selîm olması" yani Allah'tan zulüm sadır olmayacağından kulların emniyet içinde olması anlamını verdiklerini belirtir. Allah zulmetmez ve zulmü takdir etmekle de nitelenemez. O, Mu'tezile'den bazılarının es-Selâm'ın selâmet anlamında olduğunu belirttiklerini aktarır.850 Nitekim Ebû Ali el-Cübbâî'nin selâm isminin manası için Allah esenlik veren ve selamete yalnızca kendisi tarafından ulaşılan müslimdir, anlamını vermiştir. 851 Nasıl ki Allah kuvvet ve fazilet sahibidir denilir aynı şekilde Selâm'ın manası selâmet sahibi olmasıdır.852 Saffâr "Evlere girdiğinizde, Allah katından mübarek ve güzel bir selâmlama ile selâm verin."853 âyetini delil getirerek buradaki selâmdan kastın "es-Selâmu aleykum" kullanımı olduğunu belirtir. 854

Saffâr, el-Berr ve el-Bârr isimlerinin izahında bu isimlerin "kullarına karşı ihsan ve iyiliği umumi olan" anlamına geldiğini belirtir. Saffâr, el-Berr ismi için "Çünkü iyilik eden (Berr) esirgeyen ancak O'dur"855 âyetini delil olarak zikreder. Ancak el-Bârr isminin naslardan delilini zikredilmez.<sup>856</sup> Saffâr, bu ismin kelâmla ilişkisini kurmaz. Aynı şekilde Mâtürîdî de ismin manası üzerinde durmamaktadır.857

el-Hâkim ismi " حَكَم - حِكُمْ - حِكُمْ " kökünden türemiştir. el-Hâkim ismi âdil manasındadır. Bu isim Kur'ân-ı Kerîm'de farklı sîgalarla birçok âyette Allah'a nispet edilir. 858 Saffâr, Allah'ın hâkim olmasının O'nun hak ve batılı ayırarak fesadı menetmesiyle ilgili olduğunu düşünmektedir. Aynı şekilde Allah, cezaya konu olan sevap ve ikâbı da ayırmaktadır. Allah'ın hükmü elbette

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/484.

<sup>&</sup>lt;sup>851</sup> Koloğlu, Cübbâîler'in Kelâm Sistemi, 323.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/484.

<sup>853</sup> en-Nûr 24/61.

<sup>854</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/485.

<sup>855</sup> et-Tûr 52/28.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/412.

Koçar, Mâtürîdî'de Esmâ-i Hüsnâ, 116.

Topaloğlu, Bekir, "Hakem", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997).

adaletlidir. Bu sebeple Allah, el-Hâkim'dir. Bu ismin Allah'tan başkasına nis-يَا دَاؤُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ ..." peti de caizdir. 859 Nitekim (Ey Dâvûd! Biz seni yeryüzünde halife yaptık; onun için insanlar arasında adaletle hükmet...)"860 âyetinde Allah, Dâvûd (a.s)'a bu ismi nispet etmiştir. el-Hâkim ismi Allah'ın adaletine vurgu yapması sebebiyle bu kategoride ele alınmıştır. el-Hakem ismi ise el-Hâkim ismi ile aynı manadadır. Bu ismin de insanlar için kullanımı mümkündür. Ancak bazıları bu ismin Allah'tan başkasına nipbet edilmesini uygun görmezler. Ancak bu görüş ona göre Kur'ân'ın zâhir âyetlerinde geçen naslara uygun düşmez.861

**Tablo 25.** Saffâr'ın Şerrin Yaratılması Konusunda Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

| Esmâ Delili | Konu        | İlgili Kelâmî Konu           | Eleştirdiği Grup |
|-------------|-------------|------------------------------|------------------|
| eș-Șadıķ    | Şerrin      | Allah'a şer ve yalan nispet  | -                |
|             | Yaratılması | edilemez.                    |                  |
|             |             | Şer Allah'ın takdir fiilinin |                  |
|             |             | bir sonucudur.               |                  |
| es-Selâm,   | Şerrin      | Mana itibariyle bu katego-   | -                |
| el-Ķuddûs,  | Yaratılması | ride yer alır. Kelâmî yorum  |                  |
| el-Ḥamîd,   |             | içermez.                     |                  |
| el-Berr,    |             |                              |                  |
| el-Bârr     |             |                              |                  |
| el-'Adl,    | Şerrin      | Allah'a zulüm nispet edile-  | Nazzâm ve ashabı |
| el-Ķādir,   | Yaratılması | mez.                         |                  |
| el-Ķadîr    |             |                              |                  |
| en-Nâfi',   | Şerrin      | Hastalıkların kaynağı Allah  | -                |
| eż-Żârr,    | Yaratılması | mı yoksa insanın kendisi     |                  |
| el-Mümît    |             | midir?                       |                  |
| el-Ḥâkim,   | Şerrin      | Allah adaletle hükmeden-     | -                |
| el-Ḥakem    | Yaratılması | dir.                         |                  |

<sup>859</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/447.

Sad 38/26.

<sup>861</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/448.

### 5.2. Ecel

Kazâ ve kader kapsamındaki konularından bir diğeri, ecelin Allah tarafından belirlenip belirlenmediğidir. Saffar'a göre ölümün Allah'tan geldiğine inanmak kişiye vaciptir. Allah'tan başka el-Mümît yoktur. el-Mûfî, el-Muveffî ve el-Mutevâfî isimleri Kur'ân-ı Kerîm'de geçmektedir. Bu isimler âyetlerde farklı anlamlarda geçmektedir; Bakara sûresinin 40. âyetinde .... '... وَاَوْفُوا بِعَهْدَى أُوْفِ بِعَهْدِكُمْ ....' .... وَاَوْفُوا بِعَهْدَى أُوْفِ بِعَهْدِكُمْ .... ettiklerimi vereyim...)"862 sözü yerine getirmek, "... اللهُ يَتَوَفَّى الْأَنْفُسَ .... (Allah, ölüm vakitleri geldiğinde insanları vefat ettirir...)"863 âyetinde, insanları vefat ettiren ve "...") يُوْمَئِذِ يُوَفِّيهِمُ اللهُ دينَهُمُ الْحُقِّ ..." (O gün Allah onlara hak ettikleri cezayı tastamam verecektir...)"864 âyeti ise cezayı tastamam vermek anlamında kullanılır. Bu esma, ölüm vakti geldiğinde insanları öldürmek anlamına gelmesi sebebiyle bu kategoride ele alınmıştır. 865 el-Melî isminin delili icmâ yani ümmet kullanımıdır. Bu isimde "وفي" anlamındadır. Dolayısıyla ölüm vakti geldiğinde öldüren anlamındadır. Bu isimlerde kelâmî yoruma yer verilmese de Saffâr'ın ölümü Allah'ın takdir ettiğini ve ölme vakti geleni de vefat ettirenin O olduğunu düşündüğü anlaşılmaktadır.

Tablo 26. Saffâr'ın Ecel Konusunda Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

| Esmâ Delili | Konu | İlgili Kelâmî Konu                   | Eleştirdiği Grup |
|-------------|------|--------------------------------------|------------------|
| el-Mümît    | Ecel | Kulların ölümü ezelî bir şekilde Al- | =                |
|             |      | lah tarafından mı belirlenir?        |                  |
| el-Melî,    | Ecel | Ölüm vakti geldiğinde vefat ettiren  | -                |
| el-Mûfî,    |      | Allah'tır.                           |                  |
| el-Muveffî, |      |                                      |                  |
| el-Mutevâfî |      |                                      |                  |

<sup>862</sup> el-Bakara 2/40.

ez-Zümer 39/42.

en-Nûr 24/25.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/621.

### 5.3. Rızık

Kader kapsamında yer alan konulardan biri de rızkın Allah ile irtibatıdır. Saffâr; er-Râzık, er-Rezzâk, el-Cevâd, el-Bâsit ve el-Latîf isimlerinin izahında Allah'ın kullarına rızık vermesinin zorunluluğu ve rızkın kaç kısma ayrıldığı gibi konulara değinir. Ayrıca Mu'tezile'nin aslah anlayışı gereği ileri sürdükleri Allah'ın rızıklandırması konusundaki görüşlerini de eleştirir.

Saffâr, er-Râzık ve er-Rezzâk isimlerinin "ihsan ve faydayı inşa eden" anlamına geldiğini belirtir. Delili olarak ise

"...") وَمَا مِنْ دَائَةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا ..." (Yeryüzünde kımıldayan hiçbir canlı yoktur ki rızkı Allah'ın üzerine olmasın!)"866 âyetini zikreder. O, Allah'ın rızkı dilediğine verdiğini ve rızık verici olmasının hakiki anlamda olduğu görüşündedir. Allah'ın el-Mâlik ve el-Cevâd isimleri de hakiki anlamda rızık veren anlamına gelir.867

er-Râzık ismi Allah'tan başkasına nispet edilemez. Zira onun dısında hiçbir varlık rızkı yaratacak kudrette değildir. İmâm Mâtürîdî de aynı görüştedir. 868 er-Râzık ve er-Rezzâk isimleri aynı anlama gelir. er-Rezzâk ismi er-Râzık'ın mübalağalı hâlidir. Bütün rızık verilenler için rızık süresi ömrü boyuncadır. Saffâr, bu görüşünü "أَ الرَّرْقَ يَطْلُبُ الْعَبْدَ كَمَا يَطْلُبُهُ أَجَلُه" (Şüphesiz ki rızık, sahibini aynı ecelinin aradığı gibi arar.)" hadis ile destekler. 869

O, Allah'ın rızkı sebepsiz ve dilediğine verdiği görüşündedir. Bundan dolayı da Allah'a bir zorunluluk atfetmek doğru değildir. Rızık bir menfaattir yani kulların faydalanmasıdır ve bütün kullara ulaşır. Saffâr, Ehl-i Hakk'ın rızkı tayyip (temiz) ve gayr-i tayyip (temiz olmayan) şeklinde ikiye ayırdıklarını ifade eder. Allah kulları için gayr-i tayvip olan rızkı haram kılmıs ve yasaklamıştır. Ehl-i Hak kişinin gıdası için yiyecek ve içeceği bir sebep olarak görmektedir. Nitekim Allah kişiye gereken gıdayı bu sebeplerle yaratmaktadır. Gıda için gereken sebep olan yiyecek ve içecek helal olabileceği gibi haram

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/480.

<sup>866</sup> el-Hûd 11/6.

<sup>&</sup>lt;sup>868</sup> Koçar, Mâtürîdî'de Esmâ-i Hüsnâ, 60.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/483.

da olabilir. Allah bu gidayi haramdan karşılamayı yasaklamış ve helalinden karşılamayı ise emretmiştir.870

Mu'tezile, rızık kelimesinin yalnızca helal olan için kullanılan bir isim olduğunu düşünür. Zira Allah kullarına rızık infak ettiği için övülmüştür, Hamîd'dir. Helal rızık haricinde Allah'ın övülmesi ise akla aykırıdır. Onlara göre helal ve haram rızık infak edilebilir. Ancak Allah'ın rızık infak etmesi sebebiyle övgüye layık olması ancak helal rızıkla olabilir. Bu görüş onlara göre âyetler ile tevkīfîdir.871

Saffâr, el-Laţîf isminin "لطف - يلطف - لطفاً " kökünden müstak olduğunu belirtir. Bu isim "... أللهُ لَطيفٌ بعِبَادِه (Allah kullarına lütufkârdır...)"872 âyetinde olduğu gibi kullarına karşı 'refîk' yani 'merhametli ve nazik davranan' anlamına gelmektedir. Bu isim Kur'ân-ı Kerîm'de altı yerde gecmektedir.<sup>873</sup> Saffâr, Allah'a nispet edilen el-Latîf isminin " غُطُنَ" şeklinde dammeli olan lafızdan müştak olmadığını ifade eder. Zira orta harfi dammeli olan bu kelimenin anlamı "küçük ve çelimsiz" anlamındadır. Eş'ârî, Allah'ın el-Latîf isminin fiildeki taat ile sınırlı olduğu görüşündedir. Saffâr'ın sahih bulduğu görüş ise bu ismin manasının Allah'ın lutfunun bütün gizli seylerden haberdar olmasıdır. Nitekim "انَّ اللهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ... (Kuşkusuz Allah her şeyi bütün gizlilikleriyle bilir, O her şeyden haberdardır.)"874 âyeti bunun delilidir. Bu isim aynı zamanda Allah'a salah ve aslahı vacip kılan Kaderiyye'nin bir prensibidir.<sup>875</sup> Saffâr, Allah bir kuluna bir şeyden hayır verdiğinde ve ona vermeyi takdir ettiğinde herhangi bir sebep olmaksızın vereceğini düşünür. Zira Allah'ın faziletinin sonu yok-

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/480-482.

<sup>871</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/482.

<sup>872</sup> eş-Şûrâ 42/19.

Topaloğlu, Bekir, "Latîf", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 27/108.

<sup>874</sup> Lokmân 31/16.

<sup>&</sup>lt;sup>875</sup> Lütfun Allah'a vacip oluşu hakkında Mu'tezile 'nin görüşü için bk. Kādî Abdülcebbâr, Şerhu'l-Usûli'l-hamse, çev. İlyas Çelebi (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013), 2/354-364.

tur. Bu görüşün doğruluğunun delili ise " مَنْ يَشًاءٌ " (Allah kullarına çok lutufkârdır, dilediğini rızık verir...)"876 âyetidir. Allah bazılarına bazılarından fazla vermeseydi fazilet ile birinin diğerlerinden ayrılması ve hususiyet kazanması mümkün olmazdı. Bazılarından faziletin nefyedilmesinde fayda vardır. Mu'tezile'ye göre Allah'a lütuf ve fazilet arasında tesviye vaciptir. Saffâr bu görüşün fasit olduğu düşüncesindedir. 877

Saffâr, el-Cevâd isminin "الجود" kökünden geldiğini ve çoğulunun olduğunu aktarır. O, bu ismi "Allah'ın kullarına ihsan etmesi" şeklinde جياد" anlar. Bu ismin delili olarak "Şayet Allah kullarına rızkı bol bol verseydi yeryüzünde taşkınlık ederlerdi" âyetini<sup>878</sup> ve "Kul işlediği günahlar yüzünden rızkından mahrum olur" hadisini belirtir. Dünya ve âhiret nimetleri Allah'tandır. Allah dilediğine bu nimeti verir dilediğinden ise meneder. Menetmesi de adaletindendir. Saffâr, Allah'ın bu fiilini; neden falancaya fazla, falancaya ise az verdi gibi sorulara muhatap görmez. Ona göre Allah rızkı dilerse verir; dilemezse vermez. Allah'ın kuluna rızık vermesi faziletinden, rızıktan menetmesi ise adaletindendir. Bu fiillerden hangisini takdir ederse etsin takdiri sorgulanmaz. Saffâr, Allah'ı rızık konusunda mecburiyet atfeden Cebriyye ve Mu'tezile gibi düşünmediğini Allah'ın neyi niçin yaptığının sorgulanmaması gerektiğini ifade etmektedir.879

el-Bâsit ismi Allah'ın isimlerinden biridir ve "dilediği kulların rızkını genişleten, yayan" anlamına gelmektedir. Saffâr, el-Bâsiţ ismi ile ilgili birçok âyeti delil olarak zikretmekte ve el-Bâsit isminin daha çok el-Kābiż ile bir arada kullanıldığına dikkat çekmektedir. \*\* "..." مَا اللهُ يَيْسُطُ الرِّرُقَ لِمَنْ يَشَّاءُ وَيَقْدِنُّ ... dilediği kimselerin rızkını bollaştırır ve daraltır.)"881 âyetinde olduğu gibi el-Bâsit Allah'a nispet edilir ve genişletme manasındadır. Saffâr "Daraltan da genişleten de Allah'tır."882 âyetinde geçen el-Kābiż kelimesinin takdir anlamına geldiğini

<sup>&</sup>lt;sup>876</sup> eş-Şûrâ 42/19.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/545-546.

<sup>&</sup>lt;sup>878</sup> eş-Şûrâ 42/27.

<sup>879</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/432-433.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/413-414.

er-Ra'd 13/26.

el-Bakara 2/245.

ifade eder. Takdir rızkın daraltılmasıdır. Allah rızkı kulu için ıslahı için daraltır ve ikna etmek için genişletir. <sup>883</sup> Saffâr bu isim ile ilgili olarak herhangi bir kelâmî yorum yapmasa da rızkı genişletilmesi ve daraltılmasını Allah'ın dilemesine bırakmış bu görüşün delillerini de zikretmiştir.

el-Mün'im ismi "nimet veren" anlamındadır. el-Mün'im olan Allah'a ihsan ettiği bu nimet sebebiyle "وَإِذَا النَّعَمُنَا عَلَى الْإِنْسَانِ اَعْرَض (İnsana nimet verdi ğimiz zaman yüz çevirip yan çizer...)"884 âyetinde belirtildiği nankörlük etmemesi şükretmesi gereklidir.885 el-Mu'tî ve el-Mufzil isimleri de bu kategoride düşünülebilir. Zira el-Mu'ţî ismi Kevser'i veren anlamında âyetlerde geçmektedir. Kevser, Allah'ın âhiret nimetlerindendir. Bu isimle ilgili Saffâr, herhangi bir kelâmî yorumlamada yahut ismin köken ve anlamına dair bir açıklamada bulunmaz. Delilini zikretmekle yetinir. el-Mufżil ismi ise hadislerde el-Mün'im ismi ile beraber kullanılmaktadır. Aynı şekilde bu ismin de sadece delili zikredilmektir.886

Saffâr, el-Hamîd isminin bazı hadis rivayetlerinde geçen kullanımı sebebi ile şükür anlamında da yorumladığını belirtir. Nitekim İbn Abbâs (öl. 68/687-688) hamd kavramının sükür manasında olduğunu ifade eder. Sükür nimete yapılır. Hamd ise hem nimete hem de nimet olmayana yapılmaktadır. Hamd kelimesi aynı zamanda dua anlamındadır. Zira hadis rivayetlerinde Allah'a yapılacak en güzel duanın hamd olduğu bildirilmiştir. 887

el-Mâni' ismi "istediği şeyi istediği kimseden men eden" anlamındadır. Bu isim dünya ve âhiret işlerindeki Allah'ın menetmesi ile ilgilidir. Ayrıca Allah'ın kullarına rızkı daraltması şeklinde de anlaşılır bu sebeple bu kategoride yer verilmiştir. Bu isim "..." إِلَّا اَنْ كَذَّبَ بِهَا الْأُوَّلُونَّ ..." لللهُ إِنَّا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ mûcizeler göndermekten alıkoyan şey, öncekilerin bunları yalanlamış olmasıdır...)"888

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/414.

el-İsrâ 17/83.

<sup>885</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/620.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/622-623.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/444.

el-İsrâ 17/59.

âyetinde geçen men' kelimesinin Allah'a nispet edilmesi, mûcize vermemesi anlamındadır. 889 Saffâr bu isimde herhangi bir kelâmî yorumda bulunmaz.

| Esmâ Delili | Konu  | İlgili Kelâmî Konu                      | Eleştirdiği Grup |
|-------------|-------|-----------------------------------------|------------------|
| er-Râzıķ,   | Rızık | Allah kullarını helal rızıkla rızıklan- | Mu'tezile        |
| er-Rezzâķ   |       | dırmak zorunda mıdır?                   |                  |
| el-Cevâd,   | Rızık | Allah kullarının rızkını dilediği gibi  | Mu'tezile        |
| el-Bâsiṭ,   |       | azaltıp çoğaltabilir mi?                |                  |
| el-Laṭîf    |       |                                         |                  |
| el-Münʻim,  | Rızık | Kelâmî yorumlamada bulunulmaz.          | =                |
| el-Muʻṭî,   |       |                                         |                  |
| el-Mufżil,  |       |                                         |                  |
| el-Mâni'    |       |                                         |                  |
| el-Ḥamîd    | Şükür | Allah'ın kuluna ihsan ettiği şeylere    | =                |

mukabil şükrün gerekmesi.

Tablo 27. Saffâr'ın Rızık Konusunda Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

# İman Anlayışı

İmana ilişkin temel meselelerden biri iman-amel konusudur. Amelin imana dâhil edilip edilmeyeceği ve büyük günah işleyen kimsenin durumu kelâm literatüründe yer alan tartışmalardan biridir. Saffâr; el-Ġafîr, el-Ġafûr ve el-Ġaffâr isimlerinin izahında bu konuya değinmiş ve çeşitli grupları bu kapsamda elestirmistir. O, âvetlerde ver alan delillere göre Allah'ın âhirette bütün günahları bağışlayacağına dair vaadi olduğunu ifade eder. Bu âyetler umum ifade etmektedir. Allah'ın günahları affetmesine ilişkin görüş beyan eden kimseler arasında ihtilaf bulunmaktadır. Saffâr, bu ihtilaflı görüşlerden bazılarına değinir. Buna göre Allah'ın affetmesi üzerine görüşünü bina eden Gulât-ı Mürcie, günahların imana zarar vermeyeceği; Hâricîler ise günahkârın kâfir olacağını savunmuştur. O, günahta ısrarcı olan kimseyi müşrik veya münafık olarak itham edenlerin de bulunduğunu belirtir. Ona göre Mu'tezîle küçük günahların affedileceği görüşündedir. Onlara Allah'a isyan ile iman bir arada bulunamaz bu sebeple büyük günah işleyen kimse (mürtekib-i kebîre) imandan çıkar ancak küfre girmez. Bu kapsamda günahta ısrar

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/626-627.

eden kimse iman ile küfür arasında bir konumdadır ve fasık adını alır. Onlar, bu kimsenin âhiretteki konumunun cehennem olduğunu iddia etmişlerdir.890

Saffâr, söz konusu görüşleri, dalâlet olarak niteler ve Ehl-i Hakk'ın görüşünün doğruluğunu açıklar. Ehl-i Hakk, iman vasfının günah işlemeden önce sabit olduğu düşüncesindedir. Sonrasında ise günah işleme sebebiyle bir problem ortaya çıkmaktadır. Zira bazı âyetlerde mümine cennet müjdesi verilirken bazısında günaha karşılık cehennem tehdidi bulunmaktadır. Saffâr, bu âyetlerden birinin diğerine tercih edilmesinin mümkün olmadığını dile getirir. Çünkü Allah, şirk koşan kimseyi kesinlikle affetmeyeceğini ilan etmiştir. Bunun dışında kalan günahları ise affetme konusunda vaatte bulunmuştur. Dolayısıyla kişi şirk haricindeki bir günahtan dolayı imandan çıkmıştır ve cehennemde ebedî kalacaktır şeklinde kesin bir hükme varılamaz. $^{891}$ 

Saffâr, günahta ısrar eden kimsenin kâfir, müşrik veya münafık diye isimlendirilmesine dair iddiaları aktarır. Ona göre bu kişi Mu'tezile'nin iddia ettiği gibi imandan çıkmış ve küfre de girmeden ara bir konuda bulunuyor değildir. O, Mu'tezile'nin bu görüşünün hatalı olduğunu düşünmektedir. Zira onların fasık kimse için hem iman ile küfür arasında bir verdedir dediklerine hem de cezasının ebedî cehennem olduğunu söylediklerine dikkat çeker. Oysa ona göre fasık kimsenin şirk koşan kimse ile aynı cezaya yani edebî cehennemde kalma cezasına çarptırılması, tutarlı değildir. Allah, âhiret ehlini affettiği kimseler ve azap ettiği kimseler olarak ikiye ayırmaktadır. Saffâr, üçüncü bir grup var diyenlerin Allah'ın sözüne muhalif söz beyan etmiş olacakları kanaatindedir. Aynı zamanda Allah'ın küçük günahları affetmesi konusunda Allah'a bir zorunluluk atfedilmesini de uygun bulmaz. Zira Allah'ın şirk haricindeki günahları affetmesi dilemesine bağlıdır. 892

Günahların niteliği bakımından günah küçük (saqīre) ve büyük günah (kebîre) olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Saffâr bu ayrımı, "Eğer size yasaklanan büyük günahlardan kaçınırsanız sizin küçük günahlarınızı örteriz ve sizi değerli

<sup>890</sup> Saffâr, *Telhîşü'l-edille*, 2/520; Önal, "İman ve Mahiyeti Konusunda Mu'tezîle ile Ehli Sünnet Polemiği", 133.

<sup>891</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/520.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/521-522.

bir yere koyarız."893 ve "Vay hâlimize! Bu nasıl kitapmış! Küçük-büyük hiçbir şey bırakmaksızın hepsini sayıp dökmüş!, dediklerini görürsün."894 âyetleri ile delillendirmektedir. Ona göre günahların bazıları bazılarından büyüktür.895 Kur'ân'da bu günahların neler olduğu konusunda fazla bilgi verilmemektedir. Ancak şirkin en büyük günah olduğunda şüphe yoktur.

Tekfir meselesi de imanla bağlantılı konuladan biridir. Saffâr, tekfirin mâhiyeti ile ilgili ilâhî isimlerde bir yorumda bulunmasa da et-Tevvāb isminde tövbesi sahih olmayan kimseler kapsamında 'bir kimseyi imanı sebebiyle kasten öldüren kimsenin kafir olduğu' şeklindeki görüşe yer vermektedir. Ona göre her günah için tövbe sahihtir. Ancak bazıları; hakkı olmaksızın birini kasten öldüren kimse için tövbenin sahih olmadığı görüşünü savunmuştur. "Kim de bir mümini kasten öldürürse cezası, içinde devamlı kalmak üzere cehennemdir."896 âyetini bunun delili olarak sunmuşlardır.897 Ehl-i Hakk, küfürden daha büyük günah olmadığını düşünmektedir. Mâtürîdî ise küfürden kastedilenin isyan olduğunu belirtir.898 Saffâr, Nisâ sûresinin 93. âyetinin te'vil ehli tarafından küfür günahını işleyenlerin cezasının ebedi cehennem olduğunu şeklinde anlaşıldığını belirtir. İbn Abbâs'tan aktarılan rivayetler ise ihtilaflıdır. Bir rivayete göre kasıtlı bir şekilde adam öldürmek küfürdür ve bu günahın tövbesi olmaz. Diğer bir rivayete göre ise tövbesi vardır. Te'vil ehli burada 'kasten adam öldüren' kimseden kastedileni birini imanı sebebiyle öldürmesi şeklinde anlamaktadır. Şüphe yok ki mümin bir kimseyi imanı sebebi ile öldüren kimse kâfirdir. Dolayısıyla ebedî cehennemde kalma cezasını hak etmektedir.899

Saffâr, el-Mücîb ismininin "أجاب يجيب إجابة" kökünden müştak olduğunu belirtir ve Allah'a nispetinin delili olarak "..." أجيبُ دَعْوَةَ الدَّاع... أبيبُ دَعْوَةَ الدَّاع... (...duacının

<sup>&</sup>lt;sup>893</sup> en-Nisa 4/31.

<sup>894</sup> el-Kehf 18/49

<sup>895</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/522-523.

<sup>896</sup> en- Nisâ 4/93.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/425.

Mâtürîdî, Kitâbü't-Tevhîd Açıklamalı Tercüme, 496-497.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/425-426.

dileğine karşılık veririm...)"900 âyetini aktarır. Ebû Ubeyde'ye göre icâbe ve isticâbe aynı şeydir. Ebû Abbâs ise böyle olmadığını ifade eder. Zira isticâbe, "babındandır ve bu babın anlamı, fiilin talebidir. İsticâbenin talebi ise cevabının verilmesidir. 901 O, el-Mücîb isminde kâfirin duasının kabul edilip edilemeyeceği meselesine girmektedir. Ona göre müminin duasına cevap verildiği gibi kâfirin duasına da aynı şekilde cevap verilir. Saffâr, kâfirlerin duasının kabul edilmesinin "Kendisine içten bir inanç ve bağlılıkla Allah'a yakarırlar; fakat onları sağ salim karaya çıkardığında bakarsın ki yine Allah'a ortak koşuyorlar."902 âyetinin de belirttiği gibi ıslah ve ikna amacına matuf olduğunu söyler.903

Tekfir meselesinin ardından sahih tövbenin şartlarının neler olduğu, tövbenin nasıl yapılacağı ve kimin tövbesinin kabul edileceği soruları gündeme gelmektedir. Saffâr; et-Tevvāb, el-Mücîb, Kābilu't-Tevb, el-Halîm, el-Ġafîr, el-Ġafûr ve el-Ġaffâr isimlerinde bu soruların cevaplarına yer verir. Ona göre et-Tevvāb isminin meshur anlamı "isyan eden kimsenin günahını bilmekle birlikte tövbenin kabulüyle onu düzeltendir." Tövbenin sözlük anlamı ise kötü işlerden güzele dönülmesidir. et-Tevvāb ismi "تاب-يتوب-توبا وتوبة" kökünden türemiştir. Bu isim tövbe kelimesinin mübalağalı hâlidir. Allah için ise kulun tövbesini çokça kabul eden ve tövbenin kabulüyle günahkârın üzerinden günahı düşürerek sevap veren anlamındadır. Kul için bu vasıf kabih şeylerden iyi şeyler ile Allah'a dönmesindeki çokluğu ifade eder. Saffar, et-Tevvāb isminin yüklendiği farklı manaları aktarırken âyetlerden örnekler getirerek görüşünün doğruluğunu teyite çalışır. 904

O, et-Tâib'in ise Allah'a nispet edilemeyeceği kanaatindedir. Zira bu kelime tevkīfî değildir. İnsanlar için et-Tevvāb ve et-Tâib kelimeleri kullanılabilirken Allah için sadece et-Tevvāb ismi kullanılır.905 Saffâr'a göre tövbenin üç şartı vardır. Bunlar; pişmanlığın bulunması, günahta ısrarın terk et-

el-Bakara 2/186.

<sup>901</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/593.

<sup>902</sup> el-Ankebût 29/65.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/597.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/422-423.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/423.

mesi ve tekrar günah işlememeye azmedilmesidir. Tövbenin kabul şartlarından ilki nasûh tövbesi olmasıdır. Nasûh sözlük anlamı itibariyle "öğüt vermek, nasihat etmek" anlamlarına gelir. Saffâr, "İçtenlikle ve kararlılık içinde Allah'a tövbe edin" 906 âyetinde geçen nasûh kelimesinin "İfsad şüphesinden davranışların arındırılmasıdır" şeklinde yorumlamıştır. Nasûh; ihlas ve işlediği günahta ısrarı terk etme anlamlarına da gelmektedir. 907

Tövbenin ikinci şartını oluşturan günahta ısrar etmeyi terk, nas ile belirlenmiştir. 908 Saffâr, kişinin bir günahı işleyip tövbe etmesi sonra yeniden bu günaha dönmesinin veya bir günahtan tövbe etmişken başka bir günah işlemesi meselesine de değinmektedir. Ona göre kişi, günahından bu şartlar doğrultusunda tövbe ederse sonra başka bir günah işlerse veya bu günahına geri dönerse ona tövbe vacip olur. Ancak bu durum onun ilk tövbesini geçersiz kılmaz.909

Saffâr, Ehl-i Sünnet'in bir günahtan tövbe eden kimsenin bunun yanı sıra başka bir günahta ısrar etmesinin ilkiyle ilgili tövbenin sıhhatine bir zarar vermediği görüşünde olduğunu aktarır. Zira tövbe ettiği günahı üzerinde ısrarcı değildir. Saffâr, Mu'tezile'nin Zemmiyye fırkasının bu görüste olmadığını ifade eder. 910 Zemmiyye, Ebû Hâşim el-Cübbâî'ye tabi olan kimselerin oluşturduğu fırkadır. 911 Ebû Ali el-Cübbâî, tövbe sonrası aynı cinsten günah işleyenin tövbesinin geçerli olmayacağını düşünürken Ebû Hâşim bazı kabihler için edilen tövbenin başka kabihlerin işlenmesi ile geçersiz olduğu görüşündedir. Bunu belirleyen şey ise tövbenin sıhhat şartları olan pişmanlık ve azmin neye taalluk ettiğidir. Ebû Hâşim'e göre tövbenin taalluk ettiği şey ka-

et-Tahrim 8/66

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/423.

Âl-i İmrân 3/135

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/423-424.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/424-425.

Dinç, Ebû İshâk Saffâr el-Buhârî'ye Göre İslâm Mezhepleri, 133.

bihliktir. Dolayısıyla kabih olan her şeyin terki tövbenin sıhhati için gereklidir. 912 Ebû Ali, Ebû Hâşim'i bu konuda icmâdan ayrılmak iddiası ile eleştirmektedir. Nitekim bir günahtan tövbe edip başka günah üzerine ısrar etmenin tövbenin sıhhatine zarar vermeyeceği konusunda icmâ vardır. $^{913}$ 

Saffâr, Zemmiyye'nin günah işleyemeyecek şekilde azasını kaybedenin tövbesinin sahih olmayacağını düşündüklerini ifade eder. Buna göre kişi tövbenin öncesinde ve sonrasında kabih fiili işleme kudret ve imkânına sahip olmalıdır. Eğer bu tövbe ettiği günahı işlemekten aciz kalmışsa onun tövbesi geçerli değildir. Örneğin dilsiz kalan kimsenin yalan günahından tövbe etmesi anlamsız ve geçersizdir. Tövbenin sıhhat şartlarından biri olan gelecekte işlenilen günaha dönmemeye azmetmek fiilini yerine getirebilmek için kudret ve imkân gerekmektedir. Dolayısıyla bu şart yerine gelmeyeceği için sahih görülmemiştir. 914 Ancak Saffâr, bunun tövbenin sıhhat şartları arasında yer almadığını ve naslarda belirtilen şartlardan daha fazla bir şey söylenemeyeceğine dikkat çeker.915

Tövbe'nin bir diğer vasfı ise ısrarı terk etmektir. Pişman olmanın ihlasıyla günahta ısrar etmeyi terk etmek gerekir ve o kimsenin günahına üzülmesi ve günahtan kaçınması onu tekrar işlememeye azmetmesi gerekmektedir. 916 Zira Saffâr'a göre bir kimsenin günahından pişmanlık duymasının yanı sıra tekrar işlememeye azmetmesi ile kul bu günahtan kurtulmak için bütün çabasını harcamış olur.

Saffâr, kelâm literatüründe tövbe-i ye's olarak geçen ve ölmek üzere olan kimsenin tövbesinin kabul edilip edilmeyeceğine ilişkin tartışmaya da değinmiştir. O, bazı kimselerin muhtażar yani ölmek üzere olan kişinin tövbesinin boğazında ölüm hırıltısı başlamadıkça kabul edilebilir olduğunu, bazılarının ise ruhu bedeninde bulunduğu sürece tövbe makbuldür dediklerini aktarır. Saffâr, "Allah'ın kabul edeceği tövbe, ancak bilmeden kötülük edip de sonra tez elden pişmanlık getirenlerin tövbesidir."917 âyetindeki "yakınlığın" dünyada

<sup>912</sup> Koloğlu, Cübbâîler'in Kelâm Sistemi, 515-517.

Koloğlu, Cübbâîler'in Kelâm Sistemi, 520.

<sup>914</sup> Koloğlu, Cübbâîler'in Kelâm Sistemi, 526.

<sup>915</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/424.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/423-424.

en-Nisâ 4/17.

kalmaya devam ettiği müddet olduğunu aktarır. Zira dünya hayatının tamamı ölüme yakındır. Saffâr'a göre en doğru görüş tövbenin kabul edilmesi için şartların akıl ile tahkik edilerek yapılması gerektiğidir. 918 Her kime ölüm gelip de aklı mağlup olursa bu hâlde tövbenin sıhhat şartlarını tahkik edemez dolayısıyla onun tövbesi kabul olmaz. "Yoksa kötülükleri yapıp yapıp da içlerinden birine ölüm gelip çattığında 'Ben şimdi tövbe ettim' diyenlerle kâfir olarak ölenler için kabul edilecek tövbe yoktur."919 âyeti, bunun delilidir.920 Mâtürîdî ve Ebû Muin en-Nesefî de ye's ve be's hâlindeki kişinin imanının geçersiz olduğunu savunmustur.921

Saffâr, günahından tövbenin sıhhat şartlarını yerine getirerek tövbe eden kimsenin ona tövbesinin kabul edileceği vaat edilmiştir demektedir. Ona göre Allah tövbeyi kabul etmeye mecbur değildir. Ancak Kaderiyye, Allah hakkında kulun tövbesini kabul etmesi vaciptir demiştir. Ayrıca onlara göre Allah, kulun ibadetlerinin karşılığını sevap vermek ve kabul etmek zorundadır. Saffâr, Ehl-i Hakk'ın Allah'a herhangi bir yönden bir şeyi vacip kılmadıklarını aktarır. Nitekim "Allah'ın kabul edeceği tövbe" ayeti buna delildir. 923 Mâtürîdî de Mu'tezile'nin bu görüşünü eleştirmiştir. 924

Kābilu't-Tevb ismi 'tövbeleri kabul eden ve kişiden günahı ıskat eden (düşüren)' anlamındadır. Saffâr, bu isim ile ilgili bilgiyi tövbe bahsinde zikrettiğini ifade eder ve ayrıntıya girmez. 925 Daha önce bahsi geçen el-Ḥalîm isminin günahkâr kimseyi hemen cezalandırmayan anlamında olduğunu ifade edilmişti. Kādî Abdülcebbâr, el-Halîm isminin 'cezalandırmamak' anlamında olduğu dolayısıyla zâtî sıfatlardan kabul edilmeyeceği düşüncesindedir. Kādî, bu ismin fiilî sıfatlar içinde yer alması gerektiğini ifade etmiştir. 926

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/426.

<sup>&</sup>lt;sup>919</sup> en-Nisâ 4/18.

<sup>920</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/426.

Resul Öztürk, "Kelâmî Açıdan Ümitsizlik (Yeis) ve İman-Amel İlişkisi", EKEV Akademi Dergisi 12/34 (2008), 50.

<sup>&</sup>lt;sup>922</sup> en-Nisâ 4/17.

<sup>923</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/426-427.

<sup>924</sup> Koçar, Mâtürîdî'de Esmâ-i Hüsnâ, 100-101.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/538.

Topaloğlu, "Halîm".

Saffâr' göre el-Halîm, âsiye tövbe etmesi için fırsat tanıyan ve onu hemen cezalandırmayan anlamındadır. Ona göre Allah'ın âsi kimseye tövbe etmesi için ıslahı sebebiyle süre tanınmasında bir hikmet bulunmaktadır. O, "Âyetlerimizi yalanlayanları hiç bilmedikleri yerden adım adım yıkıma götürürüz<sup>"927</sup> ve "Oysa biz, bolluk içinde azmış nice şehir halkını helâk etmişizdir."928 hükümlerini delil getirerek âsilerin azgınlıklarının Allah'ı öfkelendirip cezalandırmak için acele ye yol açmayacağını ifade eder. 929 Saffâr, Allah'ın âsiye süre vermesinin kendisine vacip olmadığı düşüncesindedir. Zira daha önce belirtildiği gibi Ehl-i Hakk'ın anlayışına göre Allah'a herhangi bir zorunluluk atfedilmez. 930

Mu'tezile aslah görüşünün de gerektirdiği şekilde Allah'ın âsi bir kimseye tövbe etmesi için vakit vermesinin vacip olduğu düşüncesindedir. Bu görüşü Saffar, Kaderiyye diye zikrederek Mu'tezile'ye atfeder. Onlar, Allah'ın kullarına için en güzel şekilde davranmasının vacip olduğu görüşündedir. Saffar ise bu görüşün batıl olduğunu aktarır.931

Saffâr'a göre Kaderiyye'nin el-Halîm ismi ile ilgili görüşü sahih değildir. Zira Allah'ın küçük günahlar hakkındaki hilmi bu söz ile bağdaşmaz. Allah'ın el-Ḥalîm ismi büyük günahlardan ictinâb edenlerin (kaçınanların) bağışlanması içindir. Büyük günahların hilmi sahih olmaz. Zira onların düşüncesine göre Allah'ın âsi kimseye tövbe etmesi için mühlet vermesi zorunludur. Saffâr, Allah'a zorunluluk atfedenlerin hilmi hak etmediğini ancak Allah'a böyle bir zorunluluk atfetmeyen kimselerin hilm konusunda hak sahibi olacağını ifade eder. O, Ehl-i sünnet'in hilm ile ilgili inancının doğruluğuna dikkat çeker. Zira Ehl-i Hakk, Allah'a herhangi bir zorunluluk atfetmez ve Allah'ın ne yaparsa yapsın faziletinden ve adaletinden yaptığına inanır. 932

Saffâr; iman ve İslâm, imanda istisna, imanda eşitlik, mukallidin imanı gibi konulara esmâ-i hüsnâ yorumu içerisinde yer vermemektedir.933

el-A'râf 7/182.

el-Kasas 28/58.

<sup>929</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/449.

<sup>930</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/450.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/450.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/450.

Bu konular için bk. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/149-183.

Bu konuları ilâhî isimler ile yorumlamadan müstakil bir başlık altında yer vermektedir.

**Tablo 28.** Saffâr'ın İman Konusunda Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

| Esmâ Delili    | Konu    | İlgili Kelâmî Konu              | Eleştirdiği Grup |
|----------------|---------|---------------------------------|------------------|
| el-Mü'min      | İmanın  | Mümin kimdir?                   | -                |
|                | Tanımı  | Kalp ile tasdik ne demektir?    |                  |
| el-Ġafîr,      | İman ve | Amel imana dâhil midir?         | Gulât-ı Mürcie,  |
| el-Ġafûr,      | Amel    | el-Menzile beyne'l- menzileteyn | Mu'tezile,       |
| el-Ġaffâr      |         | görüşünün reddi.                | Hâricîler        |
|                |         | Allah'ın va'd ve vaîdi hangi    |                  |
|                |         | anlama gelmektedir?             |                  |
|                |         | Mürtekib-i kebîrenin âhiret-    |                  |
|                |         | teki durumu nedir?              |                  |
| el-Mücîb,      | Tekfir  | Kimler tekfir edilebilir?       | Mu'tezile        |
| et-Tevvāb      |         | Kasten adam öldürenin töv-      |                  |
|                |         | besi kabul edilir mi?           |                  |
|                |         | Kafirin tövbesi kabul edilir    |                  |
|                |         | mi?                             |                  |
|                |         | Kâfirin duası kabul edilir mi?  |                  |
| el-Ḥalîm       | Tövbe   | Âsi kimsenin ıslah olup tövbe   | Kaderiyye        |
|                |         | etmesi için hemen cezalandı-    |                  |
|                |         | rılmaması Allah'a vacip mi-     |                  |
|                |         | dir?                            |                  |
| el-Ġafîr,      | Tövbe   | Büyük günah işleyenin du-       | Gulât-ı Mürcie,  |
| el-Ġafûr,      |         | rumu                            | Mu'tezile,       |
| el-Ġaffâr      |         |                                 | Hâricîler        |
| Ķābilu't-Tevb, | -       | Kelâmî yorumda bulunulmaz.      | -                |
| el-Mu'âfî      |         |                                 |                  |

## Âhirete İman 7.

Saffâr, esmâ-i hüsnâdan el-Muḥyî isminin, "hayatın faili" yani hayatı yaratan, el-Mümît isminin de "ölümün faili" yani ölümü yaratan anlamına geldiğini belirtir. Allah'tan başka yaratan olmadığına göre bunların hâlıkı da Allah'tır.934

Saffâr, Mu'tezile'den Muammer b Abbâd'ın (öl. 215/380) "Üç boyutlu olduğu düşünülen cisim varlığı da yokluğu da kendi tabiatına bağlıdır." şeklinde düşündüğünü aktarır. Yani cisim hayatının ve ölümünün hâlıkıdır. Onlara göre Allah; hayat, ölüm ve arazlardan herhangi bir şey yaratmaz. Kerrâmiyye'nin ise Allah'ın cisimleri yarattığını, cisimlerin ise arazları yarattığına inandıklarını belirtir. Dolayısıyla ona göre bu anlayış, hayatı ve ölümü cisimlere atfettikleri anlamına gelmektedir. Saffâr, Muammer b Abbâd'ı "Rabbinin kendini vasıflandırması konusunda yalan söyledi' diyerek onu mülhitlerden saymaktadır. Saffâr'a göre o, "Allah arazları yaratmadı" diyerek Rabbi hakkında yalan söylemektedir. Oysa bu anlayış "De ki: Onları ilk başta yaratmış olan diriltecek."935 âyetine aykırıdır.936

Kelâm literatüründe berzâh âlemi ölümden sonra yeniden dirilişe kadar geçen süreyi ifade eden bir terimdir. Dolayısıyla kabir ahvalini de kapsar. Mümin, kâfir ve fâsık kimselerin kabir âhvalinin nasıl olacağına dair farklı görüşler ileri sürülmüştür. 937 Saffâr, kabir âhvali ile ilgili olarak çocukların kabir hayatı, peygamberlere kabir sorgusunun hükmü ve ölümden sonraki hayat gibi konulara değinir. Peygamberlerin kabir sorgusunu el-Muhyî ve el-Mümît isimlerinde yorumlar ve onların kabir sorgusuna muhatap olmayacağını düşündüğünü belirtir. Bu konuda açık naslar bulunmamakla beraber ona göre kabir sorgusu imanı doğrulamak içindir. Peygamberlerin Allah'ın varlığının delilleri olmaları sebebiyle böyle bir sorgulaya alınmalarına gerek yoktur. Hz. Peygamber'in kabir azabından korunmak için ettiği duaların onun acziyetini Allah'a ifade etmek için olduğunu düşündüğünü daha önce nübüvvet bahsinde de ifade etmiştik.

<sup>934</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/554.

<sup>&</sup>lt;sup>935</sup> Yâsîn 36/79.

<sup>936</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/555.

Cüneyt Gökçe, "Berzah", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 5/525.

Âhiret ahvalinden biri olan ve kıyamet koptuktan sonra ölülerin yeniden dirilişini ifade eden ba's konusunda Saffâr; melek, cin ve şeytanların yeniden nasıl diriltileceklerine değinmekte ve bunun âyetle sabit olduğunu ifade etmektedir. Azrail'in hayatı, ölümü ve ba'sının diğer meleklerle aynı olduğunu özellikle belirtir. Bazılarının cennet ehlinin korkması sebebiyle ölüm meleğini Allah'ın yeniden yaratmayacağını düşündüklerini de aktarır. Ona göre bu görüş âyetlere aykırı olmasından dolayı batıldır. Azrail'in görevi, Allah'ın emrettiklerini yapmakla sınırlıdır. 938 Ayrıca Saffâr, meleklerin cennet ehline Allah'ın selamını ileteceklerini ve âdemoğlunun cennetten faydalandıkları gibi meleklerin de cennet nimetlerinden nimetleneceğini ekler. Meleklerden zebaniler ise cehennem ehline azap etmekle görevlidirler. Onlar Allah'a ibadete dönerler. Kâfir olan cinler ise âyetle sabit olduğu üzere cehennem azabında daimî olarak kalacaktır. 939

Saffâr, el-Mu'îd isminin "هود" kökünden türediğini ve aynı kökten müştak olan iade kavramının "ilk hâle döndürülme" anlamına geldiğini belirtir. Nitekim " اللَّهُ هُوَ يُبْدِئُ وَيُعِيدٌ (Kuşku yok ki başta yaratan da sonra tekrar yaratacak olan da O'dur.)940 âyeti bunun delilidir. Saffâr, Hz. İsa ile Hz. Muhammed'in tebliğ dönemi arasında diriliş ve âhirete dair farklı inanışa sahip altı gruptan söz eder. Bunlardan ilki; âlemin yaratıcısı olduğuna inanmış kimselerdir. Bunlar, ibda' ve ölümden sonra iade ve yeniden yaratılıştan sonra sevap ve ikapların belirlenmesi konusunda Hz. İbrahim'in şeriatına tabidirler. İçlerinde Varaka b. Nevfel'in (öl. 610) de bulunduğu bu grupta yer alanların, ölümden sonra dirilmeye, hesaba çekileceklerine ve cennet ile cehennemin varlığına iman ettiklerini nakleder.941

İkinci grup, Ömer b. Mersed el-Kelbî'nin takipçileridir. Onlar, ibda' ve iadenin Hâlık'tan olduğuna inanmışlar ancak Hz. Muhammed'in O'nun kulu ve resulü olduğunu inkâr ederek Allah'a bir yakınlaşma ve şefaat vesilesi olarak putlara tapmışlardır. Onlara göre her kim ölürse kabre defnedilir ve kabirden yolculuk eder. Ölen kişi kabirde kalmaz ve ölümünden sonra haşredileceği güne kadar burayı terk eder. Bu yolculuk "بلية olarak isimlendirilir.

<sup>938</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/581-582.

<sup>939</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/583.

el-Burûc 85/13.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/549.

Saffâr bu kelimenin onların şiirlerinde de geçtiğini ifade eder. Saffâr'ın Arap şairlerinin şiirlerindeki kelime kullanımlarına vukûfiyeti oldukça dikkat çekmektedir. Daha önce de belirttiğimiz gibi bu onun Arap diline ve cahiliye dönemi şiirlerine hâkimiyetinin bir göstergesidir. 942

Üçüncü gruptakiler yeniden dirilişin bir yaratıcının fiili olduğuna inanırlar. Ancak ölümden sonraki hayatı inkâr ederler. Saffâr, bu grubun ismini zikretmemekle beraber görüşü reddetmek amacıyla "Sahi biz, ölüp de toprak ve kemik yığını hâline gelmişken yeniden mi diriltilecekmişiz? Geçmişteki atalarımız da mı?"943 âyeti ile birlikte daha birçok âyeti ölümden sonra dirilmeye delil göstermektedir.944

Dördüncü grup, Dehriyye'dir. Onlar için yalnızca dünya hayatı vardır. Bu sebeple ibda' ve iadevi inkâr ederler. Saffâr, "Ölürüz, yasarız. Bizi öldüren ise zamandan başkası değildir."945 âyetinde de geçtiği gibi bu kimselerin 'bu dünya yaşamından başka bir hayat yoktur' anlayışında olduğunu Arap şiirinde de dehr kelimesinin kullanım örnekleri bulunduğu belirtmektedir.946

Beşinci grup "Allah'ın vaadi gerçektir, kıyamet konusunda da bir kuşkuya ver voktur, denildikce Kıyamet nedir bilmiyoruz, biz bu konuda zannetmenin ötesinde bir şey yapamayız, kesin bir bilgiye sahip değiliz dediniz". 947 âyetinde geçtiği gibi kıyâmet günü hakkında bir bilgiye ulaşılamayacağı ulaşılsa bile bu bilginin zandan ibaret olduğu inancındadır.948

Altıncı grupta yer alanlar ise ibda' ve iadeye inanmakla birlikte Allah'a şirk koşmuşlardır. Saffâr, Abdülmuttalib b. Hâşim'in (öl. 577) de onlardan olduğu söyler. Saffâr bunun delili olarak Zemzem kuyusunda, içinde "Rabbim ve sen mübdi' ve mu'îd'sin" dizesi de bulunan bir siir okuduğunun rivayet edildiğini aktarır. Züheyr b. Ebî Seleme ve onlardan Zeyd el-Fevâris'in

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/550.

el-Sâffât 37/16-17.

<sup>944</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/550-551.

<sup>945</sup> el-Câsiye 45/24.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/551.

el-Câsiye 45/32.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/551.

ölülerin lezzet ve elemi bilmedikleri ve kendilerine hitap edilmesini de duymadıkları görüşünde olduklarını aktarır. Saffâr, bu görüşü reddetmek amacıyla kabir ehlinin elem hissettiklerinin delili olarak "Eğer gömülmemiş olsaydın, kabir ehlinin azabını senin işitmesini isterdim, benim işittiğim gibi.

hadisini aktarır. Saffâr, ba's "لو لا أن لا تدافنو السألت أن بسمعكم عذاب أهل القبر كما أسمعني ve ölümden sonra kıyâmet gününden sonra yeniden dirilişin olduğunu ve bunun nass ile sabit olduğunu da ifade eder.949

Saffâr, ölümün bir fena veya yok olma olmadığını temellendirmeye çalışmaktadır. Zira ölenler sadece cisimlerdir. Allah, cisimlerde fenâyı yaratmaya kādirdir. Burada kastedilen Allah'ın ruhlar için ölümü yaratmaya kādir olduğu ancak ruhların yok olmasına yol açacağı için ölümü yaratmayı dilemeyeceğidir. O, ibda' ve iade kavramları ile bağlantılı olan zavıf ve sisman olanların aynen dirilip dirilmeyeceği, vücuttan ayrılan parçaların durumu ve vahşi hayvanlarca yenilen uzuvların hükmü gibi konulara da değinmekte ve Mu'tezile'nin yeniden yaratmanın temel unsuru konusundaki görüşlerini de elestirmektedir.950

Saffâr'a göre yeniden iadeye konu olacak kimseler iki gruptur. Bunlardan ilki dünya hayatında yapıp ettiklerinden hesaba çekilecek olanlardır. Bu kimselerin sevap ve günahlarının değerlendirilmesi için yeniden yaratılacakları, âyet ve hadislerle sabittir. Diğeri ise âhirette hesaptan muaf olanlardır. Muaf olanlar Hz. Âdem ve onun haricindekiler olarak ikiye ayrılmaktadır. Hz. Âdem haricindekiler bebek, çocuk ve akıl sağlığı yerinde olmayan delilerdir. Ehl-i Hak/Ehl-i sünnet, bu kimselerin haşr için toplanılacağı görüşündedir. Nitekim bu görüşün delili olarak zikredilen âyetler de bulunmaktadır.951 Mu'tezile'nin çoğunluğu, hesaba muhatap olmayacakların haşr edilmeyeceğini ileri sürmüştür. Zira onlara göre yeniden yaratmaya konu olanlar, yalnızca mükellef olanlardır. 952 Saffâr'a göre onlar dirilişi yalnızca ceza

<sup>949</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/552-553.

<sup>950</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/570.

<sup>951</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/570.

Kādî'ya göre müşrik çocuklarının ebeveynlerinden dolayı cehennem azabına muhatap olmaları Allah'ın adalet prensibine aykırıdır. Bu meseleyi müstakil bir başlık altında ele alarak nasların da bu görüşü desteklediğini ifade eder. bk. Kādî Abdülcebbâr, Şerḥu'l-Uṣûli'l-ḥamse, 2/284-294.

verilmesine bağladıkları için hatalı bir görüşe sahip olmuşlardır. Saffâr, İbn Fûrek'in eserine atıf yaparak Eş'arî'nin hesaba muhatap olmayan kimselerin haşr edilmesini mâkul gördüğünü aktarır. Ehl-i Hakk'ın ise haşri yalnızca ceza için değil aynı zamanda kulun nimetlendirilmesi için de kabul ettiğini belirtir. Dolayısıyla onlar çocuk, bebek ve mecnunların Allah tarafından nimetlendirileceği için yeniden diriltilecekleri konusunda ittifak hâlindedir. Nitekim "İman eden, soylarından gelenlerin de aynı iman ile kendilerini izledikleri kimselerin yanlarına bu zürriyetlerini katacağız."953 âyeti buna delildir.954

Dünyada çekilen musibet ve elemlerin bir karşılığı olarak âhirette bu kimselere ödenecek bedeli ifade eden kavram, 'ivazdır ( العوض)'. Saffâr, ivaz konusuna da değinerek, Eş'arîler'i söz konusu kimselere âhirette ivaz verilmesini vâcip görmekle ve bu açıdan Mu'tezile'ye yaklaşmakla eleştirmektedir. İvaz kavramı daha çok Mu'tezile'nin adalet ilkesi ve aslah prensibi ile ilgili bir konudur ve bebek, çocuk, deli ve hayvan gibi mükellef olmayan varlıklar için âhirette verilen bir karşılıktır. 955 Mu'tezile'nin ivaz görüşüne göre çocuklar haşr edilir ve sonra kendileri için yaratılan cennete alınıp mükâfatlandırıldıktan ve dünyada yaşadığı elemlerin karşılığı verildikten sonra toprak olurlar. Ancak Saffâr, bebek ve çocukların insanoğlu için 'mutluluk (سخرة)' kaynağı olarak yaratıldıklarını, bu mutluluğun cennette de yaşanacağını ancak onlar için hesap ve sorgu olmayacağı görüşündedir. Bu sebeple Mu'tezile'nin ivaz anlayışını hatalı bulur.956

Saffâr'a göre vahşi hayvanlar, haşerat ve kuş gibi hayvanların yeniden yaratılması delil ile sabittir. Nitekim "Yeryüzünde yürüyen hayvanlar ve gökyüzünde iki kanadıyla uçan kuşlardan ne varsa hepsi sizin gibi topluluklardır. Biz kitapta hiçbir şeyi eksik bırakmadık. Nihayet (hepsi) toplanıp rablerinin huzuruna getirileceklerdir."957 âyeti bu naslardan biridir. Bu canlılar, ona göre haşrolunduktan sonra yeniden toprak olurlar. O, İbn Fûrek'ten Eş'arî'nin hayvanların

<sup>953</sup> et-Tûr 52/21.

<sup>954</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/571.

<sup>&</sup>lt;sup>955</sup> İvaz görüşü hakkına bk. Kādî Abdülcebbâr, *Şerḥu'l-Uşûli'l-ḥamse*, 2/312-324; Orhan Şener Koloğlu, "Mutezile Kelâmında Yeniden Yaratma (İ'âde)", Usul İslam Araştırmaları 9/9 (Haziran 2008), 25-26.

<sup>956</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/571-572.

el-En'âm 6/38

yeniden haşredilmesi konusunda hüküm vermediği ve tevakkuf ettiğini aktarır. 958 Bu canlıların haşredilmesi ivaz için değil Allah'ın kudretinin izharı içindir. Fakat Kâbî, söz konusu canlıların ivaz sebebiyle haşredileceğini düşünmektedir. Saffâr, Mu'tezile'nin ivazın dünyada, kabirde veya daimi kalınacak yer olan cennette verilmesini uygun gördüğünü aktarır. Onlara göre özellikle hayvanların yaşamı ve haşri bu ivaz içindir. Saffâr, Cafer b. Harb'ın (öl. 235/849-85) yılan, akrep ve haşerat gibi zehirli ve yırtıcı hayvanların dünya hayatında yahut âhirette bir süre nimet verilmesinin ardından elem hissetmeyecek bir şekilde cehennem ehline birer azap verici olmak üzere cehenneme gönderilmelerini mümkün gördüğünü aktarır. 959

Saffâr, Mu'tezilî Abbâd b. Süleyman es-Saymerî'nin (öl. 250/864) bu canlıların haşredileceğini, sonrasında ise yok edileceği kanaatine de değinir. Ebû İshâk en-Nazzâm (öl. 231/845) ise Allah'ın çocukları anne babalarının günahları sebebiyle cehenneme koymayacağı ve azap etmeyeceği düşüncesindedir. Zira bu durum adalet ilkesine aykırıdır ve zulümdür. Allah ise zulümden münezzehtir. Aynı zamanda Saffâr, konu ile ilgili Ebü'l-Hüzeyl el-Allâf (öl. 235/849-50[?]) ve Muammer b. Abbâd'ın (öl. 215/830) görüşlerine de değinir. Onlara göre hayvanlar âhiret ahvalindeki durumlarına göre ikiye ayrılır. İlk grup hayvanlar; görünüş itibari ile güzeldir ve cennet nimetlerinden lezzetlenebilirler. Bu hayvanları görmek Allah'ın velî kullarını mutlu eder. Diğer grup ise görünüşü çirkin ve eziyet verici olanlardır. Onlara göre Allah, bu gruptaki hayvanları cehennem ehline eziyet olsunlar diye cehenneme koyacaktır. Saffâr bu görüşü benimseyenlere Ehl-i Sünnet'in hayvanların cennete giremeyeceği konusunda ittifak ettiklerini belirterek karşı çıkar. O, cennetin fazilet yurdu olduğuna dikkat çekerek bu canlıların cennete girmesinin mümkün olmadığını ifade eder. Saffâr tarafından isimleri zikredilmeyen bir grup ise çocuk, mecnun ve hayvanların haşredilmeyeceğini iddia etmiştir. Onlara göre kişiye sevap verilmesi; mükellef olmasından sonra gerçekleşir. Eğer teklif yoksa haşr edilmekte de bir fayda yoktur. 960

Saffâr esmâ-i hüsnâdan el-Muhyî, el-Mümît ve el-Mu'îd isimlerinin yorumunda, vücuttan ayrılan uzuvların hükmü, vahşi hayvanlarca yenilen

<sup>958</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/584.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/585.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/585-587.

uzuvların nasıl haşrolacağı, kişinin zayıf ve şişman olmak gibi dünyada sahip olduğu arazlarla aynen dirilip dirilmeyeceği konularına değinir. Vücuttan ayrılan organlarla ilgili olarak "Onların derileri pişip acı duymaz hâle geldikçe, derilerini başka yenisiyle değiştiririz ki acıyı duysunlar."961 âyetini, Allah'ın bu organları yeniden yaratmaya muktedir olduğuna delil olarak gösterir. Yanmış deriyi ilk hâline döndüren Allah'ın elbette yepyeni bir el yaratması mümkündür. Çünkü ilk yaratılışta var olan uzvun sonrasında vücuttan ayrıldığında hüküm bakımından vücudun geri kalanından ayrılması mümkün değildir. İlk yaratılışta var olan asıl uzuv ile sonradan yaratılan ikinci uzuv hüküm bakımından esittir.962

Saffâr, Ebü'l-Kāsım el-Kâ'bî'nin yaratılan asıl uzvun sonrasında vücuttan ayrılması durumunda yaratılacak olan yeni uzvun hüküm bakımından ilkinden farklı olduğu görüşünü aktarır. Kâ'bî'ye göre başlangıçta mümin olan kimsenin elinin kesilmesi durumunda, bu kimse kâfir olursa eli başka bir müminin ziyade uzvu olarak yaratılır. Bunun tersi de mümkündür. Saffâr, Ebû Hanîfe'nin görüşünü referans alarak 'uzuvlardan oluşan insanın her uzvunun ayrı ayrı iman vasfı ile sıfatlanması muhâldir' diyerek bu görüşü reddeder. Zira ona göre bütün uzuvların hükmü aslın hükmüne tabidir. Yani kişinin iman durumu ne ise tüm bedeni için de aynı hüküm geçerlidir. 963

Saffâr, el-Mu'îd ismi kapsamında dünya hayatında sahip olunan zayıflık ve şişmanlık gibi arazların âhiretteki durumu ile ilgili sorulara da cevap verir. O, Ebü'l-Abbas el-Kalânisî'nin (öl. 4./10. yüzyıl başları) yalnızca cisimlerin iadesini mümkün gördüğünü ve arazların ölümden sonra haşredildiğinde kişiye yeniden iadesini mümkün görmediğini aktarır. 964 Saffâr'a göre ise şişmanlık ve zayıflık yaratılmanın aslî unsurlarından biri olmadığı için yeniden yaratışa konu olmaz. Nitekim bu husus, birçok nass ile sabittir. Buna göre insanın dünyada kazandığı fizikler özellikler, dünya hayatında kalacak ve âhirette yeniden haşredilmeyecektir.965

<sup>&</sup>lt;sup>961</sup> en-Nisâ 4/56.

<sup>962</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/574.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/574-575.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/554; Abdülkāhir el-Bağdâdî, Uşûlü'd-dîn (İstanbul: Matbaatü'd-Devle, 1928), 234.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/576-578.

Vahşi hayvanlar ve kuşlar tarafından yenilen uzuvların nasıl haşredileceği, âhiret bahisleri kapsamında tartışılmıştır. Bu konuyu ilk gündeme getirenler ise Mu'tezilîlerdir ve kendi aralarında tartışmışlardır. 966 Saffâr, bu hayvanlardan birinin bir insanın uzvunu yahut bir başka hayvanın uzvunu yemesi durumunda bu uzuvların artık yiyen hayvanın vücudunun bir parça olarak kabul edileceği görüşündedir. Bu uzuvların nasıl haşrolunacağı ile ilgili naslarda ayrıntılı bir bilgi ise bulunmamaktadır. Saffâr, bu durumdaki uzuvlara Hind bint Utbe'nin (öl. 14/635), Uhud Savaşı'nda şehit edilen Hz. Hamza'nın kalbini dişlemesini örnek vermiştir. İnsan uzuvları vahşi hayvanlar tarafından da yenilebilmektedir. Bu durumdaki bir insan uzvu, Saffâr'a göre yiyen hayvanın bedenine dönüşmesi sebebiyle artık ceza veya mükâfata muhatap değildir. Ayrıca ona göre vahşi hayvanlarca yenilen uzuvların âhiretteki akıbetlerinin ayrıntısı ile ilgilenilmesini doğru değildir ve bu ilgilenme kişiyi hatalı bir sonuca götürebilir. 967 Ona göre kişiye; Allah'ın kullarını kıyamet günü uzuvları ile birlikte yeniden yaratacağına, ruhlara bedeni yeniden giydireceğine, kullarını kıyâmet günü haşredeceğine ve bu haşrin zamanının ve nasıl olacağının yalnızca Allah'ın dilemesi ile olacağına inanması gereklidir. Mu'tezile'den bazıları ise insanın hayatını devam ettirecek unsurların yeniden yaratmaya konu olacağı görüşündedir. Şişmanlık ve zayıflık yahut hayatının bir döneminde vahşi hayvanlar tarafından yenilmesi veya kesilmesi sebebiyle var olmayan uzuvlar kişinin nasıl bir kişi olduğunu değiştirmediği gibi hayatının devamını sağlayacak aslî unsurlar da değildir. Buna göre hayatının belli bir döneminde değişime uğrayan unsurlar yeniden yaratılmaz.968

Saffâr, el-Mu'îd isminin yorumunda melek, cin ve şeytanların âhiretteki durumlarına da değinir. Ona göre melek, cin ve şeytanlar mürekkep varlıklardır ve hâdis bir hayata sahiplerdir. Nitekim onların ruhları da yaratılmıştır. Aynı zamanda cinlerin mükellef varlık oldukları âyet ile sabittir. Şeytanların da haşrolunacağı âyet ile sabittir. 969

<sup>&</sup>lt;sup>966</sup> Koloğlu, "Mutezile Kelâmında Yeniden Yaratma (İ'âde)", 35-36.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/577-578.

Koloğlu, "Mutezile Kelâmında Yeniden Yaratma (İ'âde)", 27-29.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/578-579.

Saffâr, âhiret meselelerinden biri olan hesap gününe dair bilgi ve tartışmaları el-Ḥasîb ve el-Cāmi' isimlerinde yorumlar. el-Ḥasîb ismi kapsamında âhirette hesabın mahiyetine dair ayrıntılara yer verir. Buna göre el-Hasîb ismi muktedir anlamındadır. O, "O, hesap görenlerin en çabuğudur."970 âyetini Allah'ın kıyâmet günü kullarını hesaba çekeceğinin delili olarak aktarır. Aynı zamanda hesap günü ile ilişkilendirdiği diğer bir isim olan el-Cāmi' isminin "حج" kökünden ism-i fâili olduğunu aktarır. el-Cāmi' kelimesinde aded bakımından çokluk ifade edilir. Saffâr, Allah'a nispet edilen el-Cāmi' isminin "hesap günü için mahlûkatı toplayan" anlamında olduğunu belirtir. Allah melekleri, insanları, cinleri ve hayvanları kıyâmet gününde hesap yerinde toplayacaktır. Aynı zamanda Allah yaratılış sırasında, ruhları ve farklı yüzleri (eczaları) cisimlerde ve şekilleri de cevherlerde toplayandır. Dolayısıyla Allah kıyâmet günü; bütün mahlûkatı yeniden yaratacak ve hesap yerinde toplayacaktır. Sonrasında ise cennet ehlini cennette, cehennem ehlini ise cehenneme koyacaktır. 971

Saffâr, el-Ḥasîb isminde Allah'ın kıyâmet günü kullarını tek tek hesaba çekeceğini ancak biri ile meşgul olmasının diğeri ile meşgul olmasına engel teşkil etmeyeceğini belirtir. Saffâr, bir grubun Allah'ın kullarını kıyâmet günü hesaba çekmeyeceğini iddia ettiğini aktarır. Ancak hesap konusu ile ilgili gelen Kur'ân nasları bu iddianın doğru olmadığını ortaya koymaktadır. Bazıları ise kâfirlerin hesaba çekilmeksizin cehenneme gireceğini ve dolayısıyla müminlerin yalnız başlarına hesaba çekileceğini iddia etmektedir. Saffâr'a göre bu görüş kesin bilgi ifade etmez. Çünkü bu konuda gelen naslar mümin ve kâfirin durumunu ayrı ayrı açıklamaz. 972

Saffâr, Allah'ın kullarını hesaba çekerken mü'minlerin günahlarından dilediğini ya onun fazileti sebebiyle ya da şefaat edenin şefaati sebebiyle herhangi bir cezalandırma olmaksızın affedeceğini, bazılarını da günahı için cezalandıracağını ve bundan sonra affedeceğini belirtir. Ona göre Allah kul-

el-En'âm 6/62.

<sup>971</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/428-429.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/437.

larının güzel fiillerini (hasenat) kabul eder ve kulunu en güzl şekilde mükafatlandırır. Buradan da anlaşılacağı üzere ona göre günahların affı için şefaat, Allah'ın takdirinde olan bir hususdur.973

Saffâr, ed-Dâ'im isminin yorumunda cennet ve cehennemin devamı ve cennet ile cehennemin yaratılmış olup olmadığı gibi konulara değinmektedir. Buna göre cennet ve cehennem ehli âhirette cennet ve cehennemde hayatını devam ettirecektir. Nitekim bu görüş Kur'ân ile sabittir. 974

Saffâr, Allâf'ın kulların âhiretteki durumu ile ilgili görüşünü aktarır. Buna göre âhiret yurdu imtihan yeri değil mükâfat ve ceza yeridir. Dolayısıyla cennet ehli cennette, cehennem ehli de cehennemde hareketsiz kalacak ve dâimî bir sükûn içinde bulunacaklardır. Eğer insanlar cennette ihtiyarî fiiller yapacak olsalardı sorumlu tutulmaları gerekirdi, hâlbuki âhiret sorumluluk yeri değildir. Bu hâlde Allah, kulları üzerinde nimetlendirme ve azaplandırma üzerinde bir takdirde bulunmaz.975

Saffâr, Kâ'bî'nin cennet ve cehennem hâlihazırda yaratılmış olup olmadığına ilişkin görüşüne değinir. Ka'bî'ye göre bunlar yaratılmış da olabilir, varatılmamış da. Eğer böyle ise kıyâmet kopunca veniden yaratılırlar demektedir. Buna karşılık Saffâr, Ehl-i sünnet ve çoğu fırkanın cennet ve cehennemin yaratılmış olduğunu ve fena bulmasının da uygun olmadığı görüşünü benimsediğini aktarır. Aynı şekilde cennet ve cehennem ehli de böyledir. Saffâr'a göre cennet ve cehennemin bekāsını ve ehlini inkâr edenler naslara muhalif bir görüş benimsemeleri sebebiyle küfre girmiş olurlar. O, "Rabbinin dilediği hariç, onlar gökler ve yer durdukça o ateşte ebedî kalacaklardır. Rabbin gerçekten istediğini yapar."976 âyetini buna delil olarak zikreder. Âyette "gökler ve yer durdukça" ifadesi âhiretteki gökler ve yerler durdukça anlamında yorumlamıstır. 977

Saffâr, el-Muhyî ve el-Mümît isimleri kapsamında sûra iki üfleme arasında insanın var olmasının mahiyeti ile ölülere telkin verilmesinin hükmü

<sup>973</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/437.

<sup>974</sup> Saffâr, Telhîsü'l-edille, 1/468.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/468.

el-Hûd 11/107.

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/468-469.

gibi konulara da değinir. 978 Kıyametin kopmasını ve yeniden derilmesini ifade eden ve seslenmek, ses çıkarmak anlamlarına gelen sûr kelimesi Arapça "صور kökünden türemiştir. Bu kelime Kur'ân'da on farklı âyette üfürmek anlamına gelen bir başka kelime olan "ظ" dan gelmektedir. 979 Saffâr sûra iki kez üfleneceğinin delili olarak

وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّمَواتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَنْ شَّاءَ اللَّهَ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ " ayetini zikretmektedir.<sup>982</sup> إِنْ كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمُ خَامِدُونَ " ve "قِيَامٌ يَنْظُرُونَ O, sûra üflenip de yok olduktan sonra yeniden dirilişte yaratılan kişinin simasının nasıl olacağı ile ilgili yorumlara da değinir. Nasların bu konuda kişinin yeni bir sûrette mi olacağı yoksa önceki gibi mi olacağı ile ilgili ayrıntılı bilgi vermediğine dikkate çeker. Saffâr'a göre Allah insanın ruhunu yeniden dilediği bedende dilediği şekilde diriltebilir ve bedenin tamamına veya bir parçasına dilediği şekilde azap edebilir.983

Saffâr, ölüye telkin verilmesinin hükmü konusunda bunun meşru olduğunu ifade eder. Zira ölen kimseye ruhu ve aklı geri verilmektedir. Nitekim Hz. Peygamber'de Ömer b. Hattâb'in sorusuna karşılık olarak o gün münker ve nekir meleklerinin sorgusuna cevap verirken aklın yerinde olacağına işaret etmiştir. Saffâr, Ehl-i Hakk'ın ölüye verilen telkinin yaşayanlara verilen telkin gibi olması gerektiğini düşündüklerini ifade etmektedir. Buna göre telkin verilecek kişinin ismi ve annesinin ismi zikredilerek ona dininin İslâm ve peygamberinin de Hz. Muhammed olduğu söylenir. O, öldükten sonra ruhun yeniden iade edileceğinin bilgisinin sabit olduğunu ve ölüye verilecek telkinin şehadet olduğunu ifade eden hadisler bulunduğuna dikkat çeker. Mu'te-

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/563-566.

Adil Bebek, "Sûr", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 37/533.

<sup>980 &</sup>quot;(O gün) sûra üflenecek, ardından -Allah'ın diledikleri dışında- göklerde ve yerde bulunanların hepsi düşüp ölecek; sonra sûra yeniden üflenecek ve onlar birden ayağa kalkmış, etrafa bakıyor olacaklar." ez-Zümer 39/68.

<sup>&</sup>quot;(Cezaları) korkunç bir sesten ibaretti; sönüp gidiverdiler." Yâsîn 36/29.

Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/563.

<sup>983</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/564.

zile'ye göre kişi öldükten sonra telkin verilmesini mümkün olmadığı görüşünü de aktarır. Onlar, yaşamı sona eren kimseye telkin verilmesini akıl dışı olarak görmüşlerdir.984

Münker ve nekir meleğinin kabir sorgusu da Saffâr'ın aktardığına göre mütekaddimûn âlimlerinin geneli tarafından kabul edilmiştir. Zira delillerin ispatı nasıl dünyada resûl gönderilerek ve deliller verilerek yapılıyorsa aynı şekilde kabirde de yapılmaktadır. Aynı şekilde mizânda kulların kitapları açıldığında da deliller ortaya konulmuş olur. Saffâr, kabir azabının delili olarak Câbir b. Abdullah'ın rivayet ettiği (öl. 78/697)

"Süphesiz bu ümmet, kabirlerinde imtihan olunacak) إِنَّ هَذِهِ الْأُمَّةَ تُبْتَلَى فِي قُبُورِ هَا tır.)" hadisini zikretmekte ve bu hadisin farklı lafızlarda gelmiş hâllerine de yer vermektedir. Saffâr, çocuğun kabir sorgusunun misâk-ı evvelden olduğunu ifade eder. O bu görüşünü, Resûlullah'ın oğlu İbrahim vefat ettiğinde Hz. Peygamber; " الأول إنه سئل عن الميثاق (Misâk-1 evvelden soruldu)" şeklindeki hadis ile delillendirmektedir. Buna göre henüz buluğa ermemiş çocukların kabir sorgusu Allah'ın ilk yaratılışta insanlar ile yaptığı kabul edilen ilk sözleşme ve ilk ahidden 985 yapılacaktır. 986

Saffâr, el-Muhyî ve el-Mümît isminde âhiret merhalelerinden ilki olan kabirde çekilecek azabı ruh, beden yahut her ikisinin birden çektiğine dair bazı yorumlarda bulunmakta ve delillerini zikretmektedir. Ona göre ölü kimsede yeniden hayat yaratılmasından sonra bütün uzuvlarına azap edilmesi caizdir. Aynı şekilde uzuvlarının hepsine değil de yalnızca bazılarına azap edilmesi de mümkündür. Zira Allah'ın bazı uzuvlarda hayat yaratıp bazılarında yaratmaması muhal değildir. Saffâr, münker ve nekir meleklerinin ölüyü sorguya çektiği sırada kişinin bazı uzuvlarının kuşlar ve vahşi hayvanlarca yenilmesi de mümkündür. Ancak Saffâr, Buhara Hanefî fıkıh âlimlerinden olan Ebû Hafs el-Kebîr'in (öl. 217/832) kabirde Allah'ın ruh ve bedene yeniden hayat verdiğini ve azabın hem ruha hem de bedene yapıldığını ancak daha sonra ruhun bedeni terk ettiğini ve bu durumda da azabın ruha yapıldı-

Yusuf Şevki Yavuz, "Bezm-i Elest", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992); Saffâr, Telhîsü'l-edille, 2/569.

<sup>984</sup> Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/565.

Söz konusu âyetler için bk. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/567-568.

ğını düşündüğünü aktarır. Saffâr bu görüşün isabetli olmadığına dikkat çeker. Zira azap, ceset olmaksızın ruha, ruh olmaksızın cesede, aynı anda ruh ve cesede olabilmektedir. Nitekim naslarda azabın vücudun bir parçasına yapılabileceğine ilişkin "O zaman boyunlarında halkalar ve zincirlerle şiddetli ateşe sürüklenirler...", "...süphesiz karınlarına ancak ateş dolduruyorlar." ve "...onu kıyamet günü kör olarak haşrederiz." âyetleri gibi daha birçok delil bulunmaktadır.987

Saffâr, el-Muhyî ve el-Mümît isimlerinde düşük doğan çocuğun durumu ile ilgili bilgi de vermektedir. Ebû Hafs el-Kebîr, Saffâr'ın aktardığına göre bebeğe ruhun üflenmesi durumunda haşrolacağını, ruhu üflenmediğinde ise yeniden yaratılmayacağını kanaatindedir. Saffâr'ın "bizim âlimlerimize göre" diyerek aktardığı görüşe göre ise bebeğin bazı uzuvlarının belli olması durumunda haşre konu olmaktadır. Saffâr, hadis âlimleri İbn Sîrîn (öl. 110/739) ve Şa'bî'nin (öl. 104/722)

"hadisindeki düşük çocuktan kas "يُوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى بِالسِقْطِ يَظَلُّ مُحْبَنْطِنًا عَلَى، بَابِ الْجَنَّة tedilenin azaları teşekkül etmiş cenin olduğunu düşündüklerini ifade eder. Zira o, azaları henüz belirginleşmemiş olan "embriyo (المضغة)" hükmündedir. Ruhun üflenmesi ise bebeğin düşük olmasının şartı değildir. Aynı şekilde bir muhaddis olan İbrâhîm en-Nehaî (öl. 96/714) ise düşük doğan çocuğun ister uzuvları belli olsun ister olmasın genel vücut yapısı belli olması sebebiyle düşük doğan çocuk hükmünde olduğu görüşündedir. Zira o bir su parçası hâlinden embriyo olana kadar ki süreçte de insan hürmetine ulaşmıştır. Dolayısıyla ona göre insan hürmetine ulaşması uzuvlarının belirginleşmesi değil bebeğin genel vücut yapısının insan suretinin belli olması sebebiyledir.988 Saffâr, ise "bizim âlimlerimiz" şeklinde ifade ettiği görüşte bebeğin uzuvlarının insana benzemesi durumunda onun yeniden diriltileceğini ifade eder. Aynı zamanda Saffâr, söz konusu hadisin diğer kelimelerinin anlamları üzerinde de durmakta ve bunların yorumuna değinmektedir. 989

Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/572-573.

Bu hadisteki kavram yorumları için bk. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 2/573.

Rü'yetullah ve Allah'ın rüyada görülmesi ile ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Saffâr, Telhîşü'l-edille, 1/274-278.

Saffâr; mizan, sırat, rü'yetullah 990, mahşer gibi konulara esmâ-i hüsnâ yorumu içerisinde yer vermemekte müstakil bir başlık altında ele almaktadır.991

Tablo 29. Saffâr'ın Âhiret Hayatına Dair Atıf Yaptığı Esmâ-i Hüsnâ

| Esmâ Delili | Konu   | İlgili Kelâmî Konu         | Eleştirdiği Grup       |
|-------------|--------|----------------------------|------------------------|
| el-Muḥyî,   | Âhiret | Allah ölümü de hayatı      | Muammer b. Abbâd,      |
| el-Mümît    | Ahvali | da yaratandır.             | Mecûsiler,             |
|             |        | Kimse öldükten sonra       | Kerrâmiyye,            |
|             |        | yeniden dünyaya döne-      | Gulât-ı Revâfız        |
|             |        | mez.                       |                        |
|             |        | Allah yalnızca cisimleri   |                        |
|             |        | yaratmaz arazları da ya-   |                        |
|             |        | ratır.                     |                        |
| el-Muḥyî,   | Berzâh | Çocukların ve peygam-      | -                      |
| el-Mümît    |        | berlerin kabir sorgusu     |                        |
|             |        | nasıldır?                  |                        |
| el-Muḥyî,   | Ba's   | Azrail yeniden yaratıla-   | -                      |
| el-Mümît    |        | cak mı?                    |                        |
|             |        | Meleklerin âhiretteki      |                        |
|             |        | görevleri nelerdir?        |                        |
|             |        | Müslüman ve kâfir cin-     |                        |
|             |        | lerin âhiret ahvali nasıl- |                        |
|             |        | dır?                       |                        |
| el-Muḥyî,   | Haşr   | İbda' ve iadenin mahi-     | es-Saymerî,            |
| el-Mümît    |        | yeti ve kapsamı,           | -Nazzâm,               |
|             |        | İvaz.                      | Ebü'l-Hüzeyl el-Allâf, |
|             |        | İnsanın vücudundan ko-     | Muammer b. Abbâd,      |
|             |        | pan organların ve vahşi    | Kâbî,                  |
|             |        | hayvanlarca yenilen        | Cafer b. Harb,         |
|             |        | uzuvların haşrinin nasıl   | Kalânisî,              |
|             |        | olacağı.                   | Mu'tezile,             |
|             |        |                            | Eş'arî                 |

<sup>990</sup> Sırat köprüsü ve mîzan hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Saffâr, *Telhîşü'l-edille*, 2/867-911.

| 1 (0.1    | 1            |                            | - 41 (41               |
|-----------|--------------|----------------------------|------------------------|
| el-Muʻîd  | Haşr         | Melek, cin ve şeytanla-    | Sâbiîler,              |
|           |              | rın âhiretteki hayatı na-  | felsefeciler,          |
|           |              | sıldır?                    | Kalânisî,              |
|           |              | Şişman ve zayıf kimse-     | Mu'tezile              |
|           |              | nin haşri nasıldır?        |                        |
| el-Ḥasîb, | Hesap        | Allah bütün mahlukâtı      | -                      |
| el-Cāmi'  |              | hesap meydanında top-      |                        |
|           |              | layacak mı?                |                        |
|           |              | Mümin ve kâfirlerin        |                        |
|           |              | hepsi hesaba çekilir mi?   |                        |
|           |              | Allah, kullarını teker te- |                        |
|           |              | ker mi hesaba çekecek-     |                        |
|           |              | tir?                       |                        |
| ed-Dâ'im  | Cennet ve    | Cennet ve cehennem ya-     | Ebü'l-Hüzeyl el-Allâf, |
|           | Cehennem     | ratılmış mıdır?            | Kâ'bî                  |
|           |              | Cennet ve cehennemde       |                        |
|           |              | kullar hareket hâlinde     |                        |
|           |              | midir?                     |                        |
| el-Ḥasîb  | Şefaat       | Âhirette şafî'in şefaati   | =                      |
|           |              | kulların günahlarının      |                        |
|           |              | bağışlanması için bir ve-  |                        |
|           |              | sile midir?                |                        |
| el-Muḥyî, | Ölüye Telkin | Ölü kimseye telkin veri-   | Mu'tezile              |
| el-Mümît  | Verilmesinin | lebilir mi?                |                        |
|           | Hükmü        | Telkin sırasında neler     |                        |
|           |              | söylenmelidir?             |                        |
| el-Muḥyî, | Çocuğun Ka-  | Henüz mükellef olma-       | -                      |
| el-Mümît  | bir Sorgusu  | yan çocuğun kabir sor-     |                        |
|           |              | gusu nasıl olur?           |                        |
| el-Muḥyî, | Kabir Azabı  | Kabir azabına ruh ve ce-   | Ebû Hafs el-Kebîr      |
| el-Mümît  |              | setten hangisi muhatap-    |                        |
|           |              | tır?                       |                        |
| el-Muḥyî, | Düşük Doğan  | Düşük doğan çocuk          | İbrâhîm en-Nehaî       |
| el-Mümît  | Çocuğun Du-  | hangi durumda haşrolu-     |                        |
|           | rumu         | nur?                       |                        |
|           |              |                            |                        |

## Hilâfet Görüşü

Saffâr, siyasî ve fıkhî yönü bulunan imâmet/hilâfet konusunu esmâ-i hüsna ile ilişkilendirerek yorumlamaz. Bu konuya müstakil bir başlık ayırarak Hz. Peygamber sonrası dönemde göreve gelen hâlifelerin geldiği sıra ile hilâfet kurumunu ele alır aynı zamanda burada imâmetin Kureyşliliği meselesine de değinir. Belirtilmelidir ki çalışma sırasında Saffâr'ın bu konuyu esmâ ile yorumlamamasının sebebine dair herhangi bir bilgi veya açıklamasına rastlanmamıştır.992 Ancak onun siyaset ile bağlantısı olan bu konuyu esmâ-i hüsnâ ile irtibatlandırmadan ele alması oldukça yerinde görünmektedir.



<sup>&</sup>lt;sup>992</sup> İmâmet ve hilâfet konusu ile ilgili ayrıntılı bilgi için bk. Saffâr, *Telhîşü'l-edille*, 2/813-842.

## SONUÇ

Saffâr'ın *Telljîşü'l-edille* eserinin esmâ-i hüsnâ bölümü incelendiğinde onun yaşadığı dönem olan 5./11. yüzyıl öncesi esmâ-i hüsnâ literatürü ve özelde Hanefî-Mâtürîdî literatürü içerisinde farklı bir yere sahip olduğu görülür. Yaptığımız araştırma sonucunda, onun esmâ-i hüsnânın yorumu açısından özellikle Hanefî-Mâtürîdî geleneği içinde örneği görülmemiş özgünlükte *Telljîşü'l-edille* adlı incelediğimiz eseri ortaya koyduğu sonucuna ulaşılmıştır. Saffâr'ın esmâ-i hüsnâya dair emek ve yorumları, Hanefî-Mâtüridî âlimlerin bu alanda muhtevalı bir eser yahut eser bölümü kaleme almamaları sebebiyle bir boşluğu doldurma gayreti şeklinde düşünülebilir. Zira Hanefî-Mâtürîdî âlimlerden bu konuya dair günümüze ulaşmış ayrıntılı bir çalışma ulaşmamıştır.

Saffâr, ilâhî isimleri, belli yorum ilkelerine bağlı kalarak sistematik şekilde anlamlandırır. Bu ilkelere bağlılık onun için oldukça önemlidir. Zira bu ilkeler doğrultusunda muhalif gördüğü görüşleri eleştirmektedir. O, Allah'a nispet ettiği 178 esmâ-i hüsnâyı öncelikle lugavî açıdan hangi kelimeden müştak oluğuna dair tesbit ve değerlendirmelerde bulunarak ve ilk dönem Arap dili âlimlerini referans göstererek izah eder. Onun dil anlayışı ve esmâ-i hüsnâ yorum yöntemi, kelimelerin vazolunduğu aslî mananın (aslü'l vaz') korunması gerektiği ilkesine dayanır. Aynı zamanda onun, yaptığı atıflar sebebiyle Arap diline ait erken dönem şiirlerine de vakıf olduğu görülmekte ve bu dilin kurallarını lugat âlimi olan dedesinden babası yolu ile edindiği bilinmektedir. Aynı zamanda Saffâr'ın eseri incelendiğinde erken dönem dil, hadis ve kelâm âlimlerine yaptığı atıflar sebebiyle esmâ-i hüsnâ konusunu mütekaddîmûn âlimlerini referans alarak yeniden tedvin etme çabası içinde olduğu da söylenebilir.

Saffâr, esmâ-i hüsnâyı çağdaşı Gazzâlî'den farklı olarak tasavvufî yorumlamalara yer vermeden izah etmektedir. Yaptığımız incelemeler sonunda, onun esmâ-i hüsnâ yönteminin kelâmî bakış açısına dayandığı sonucuna ulaşılmıştır. Zira onun yorum ve yöntemi incelendiğinde kelâmın amaçlarından biri olan İslâm inançlarını savunma, muhalif din ve mezheplerin görüşlerini reddetmeye ve çürütmeye dayalı anlayışı, esmâ-i hüsnâda değerlendirmelerinde de görülmektedir. O bu kapsamda genel olarak Hıristiyanlığı

ve mezheplerini, teslis anlayışları başta olmak üzere hedef alarak ilâhî isimlerin izahında eleştirmektedir. Dolayısıyla onun muhalif görüşleri reddetme çabasında, esmâ-i hüsnâ önemli bir kaynak konumundadır.

Eseri incelendiğinde Saffâr'ın Ehl-i Hak olarak adlandırdığı Ehl-i sünnet'i ve özelde Hanefî-Mâtürîdî din anlayışını benimsediği ve savunduğu tespit edilmiştir. Eseri Telhîsü'l-edille'nin tamamı dikkate alındığında Allah'ın isimlerinin tartışmalı kelâmî konularla ilişkilendirilerek konu edinildiği, delil olarak kullanıldığı ve izaha çalışıldığı görülür. Rivayet ettiği 178 esmânın %75'ini sistematik kelâm konularına karşılık gelecek şekilde yorumlanması, onun esmâ-i hüsnâya yaklaşımının özgünlüğünü ortaya koymaktadır.

Ulûhiyet bahislerinin %85'ine karşılık gelen esmâ-i hüsnâ bölümü, Saffâr'ın yorum yöntemi ile yalnızca Allah'ı tanımak için bir vasıta olmanın çok ötesinde bir değere ulaşmış görünmektedir. Nitekim yapılan çalışmada, Saffâr'ın semantiğe dayanan ve kelâmî bakış açısını içeren esmâ-i hüsnâ yorum yönteminin; esmâ-i hüsnânın yalnızca ulûhiyet bahisleriyle sınırlandırılarak yorumlanması anlayışını oldukça aştığı tespit edilmiştir. Zira 178 esmâ-i hüsnâ, onun kelâmî yorumlarına göre yeniden tasnif edildiğinde kelâm konularının imâmet ve hilâfet konusu hariç bütün konularını kuşattığı görülür. Ancak bu durum hiçbir konunun dışarda kalmaması anlamına gelmemektedir. Diğer kelâm eserlerinde olduğu gibi ana konular ile ilgili bazı alt meselelere değinilmediği de olmuştur. Örneğin nübüvvet bahislerinde peygamberlerin gelmediği ve fetret dönemi olarak bilinen döneme dair herhangi bir yorumlama, esmâ-i hüsnâ kapsamında değinmediği görülür. Ayrıca siyaset ve fıkıh ile doğrudan ilişkisi olan hilâfet konusu, esmâ-i hüsnâ kapsmında değinilmeyen bir konudur. Onun bu tercihi, esmâ-i hüsnânın siyasetle ilişkilendirilmemiş olması açısından bizce isabetli bir tercihtir.

Saffâr'ın esmâ-i hüsnâ'yı ele aldığı 367 sayfalık bölümde bazı isimlerde yorum yapmadığı ve "biz buna daha önce değindik" diyerek geçtiği görülür. Bu isme atıf yapılmış bölüm incelendiğinde ise Saffâr'ın ilgili isimde değil de müstakil başlık altında bu isme atıf yaparak yorumlamayı tercih ettiği anlaşılır. Buna el-'Âlim ismi örnek olarak gösterilebilir. Zira Allah'ın ilmi ile ilgili bilgi burada değil bilgi bahislerinin altında yer alan kadîm ve hâdis bilgi kategorisinde incelenmiştir. Eserde bunun birçok örneği mevcuttur. Bu şekilde eserin başka bölümlerine yapılan atıflar da değerlendirildiğinde esmâ-i hüsnâ bölümü yaklaşık 400 sayfaya ulaşmaktadır. Bazı isimlerde ise

ismin kökenine, anlamına ve deliline atıf yaparak yahut hiç bunları zikretmeyerek; kelâmî yorumuna değinmediği fark edilmiştir. Bunlar isimler anlamlarına göre kategorize edildiğinde yakın anlamlı isimlerde kelâmî yoruma değinilmiş olması sebebiyle tekrar edilmediği anlaşılır. Buna Kābilü't-tevb ismi örnek verilebilir. Saffâr, et-Tevvāb isminde tövbe bahsini ayrıntısı olarak açıklamıştır dolayısıyla bu isimde yeniden ele almaya gerek duymamıştır. Bazı isimlerde aynı fırkaların aynı görüşlerine tekraren yer verilmesinin ise konunun önemi ile ilgili olduğunu düşünülebilir. Zira bu tür tekrarlar genellikle tevhid konusu ile ilgilidir. Örneğin Ahmed b. Hâtıb'ın görüşlerine birçok yerde değinilmiştir. Onun, Hıristiyanlığa benzer bir inanışa sahip olduğu, Allah'ın kâdim İsa Mesih'in ise hâdis tanrı olduğunu savunduğu tekrar edilmektedir. Bu görüş Saffâr tarafından tevhid bağlamında şiddetle eleştirilmiştir.

Saffâr'ın el-Mütekellim yahut el-Ķadîm gibi isimleri esmâ-i hüsnâ içerisinde açıklamaz veya herhangi bir atıf bulunmaz. Bu isimler, müstakil bölümlerde yer almakta ve izah edilmektedir. Özellikle el-Mütekkelim ismi kelâm sıfatı bağlamında ve halku'l-Kur'ân ile icâz'ul-Kur'ân gibi konularla ilişkili bir şekilde ele alınmıştır. Bu tercih kelâm sıfatının kelâm literatüründe de öneme sahip zor konularla ilgili olmasından ve bir bütün şeklinde ele alındığında daha anlaşılır hâle gelmesinden kaynaklanmış olabilir. Aynı şekilde el-Kadîm isminin esmâ-i hüsnâ konusu içerisinde el-Evvel ismi gibi yer almaması da varlık konusunun kadîm ve hâdis gibi kavramlar üzerine kurulu olması ile ilgili olabilir. Allah'ın varlığı bu kavramlar çerçevesinde ispatlanmaktadır. Varlık konusunda bulunan cevher ve araz gibi kavramlarının da izahına muhtaç olan konunun ilgili yerde ele alınması makuldür.

Saffâr'ın tartışmalı kelâmî konulara esmâ-i hüsnâ penceresinde yaklaşması, ona özgün bir bakış açısı kazandırmış görünmektedir. Bu yaklaşımı okuyucuya Allah'ın isimlerinin varlık alanına ilişkin birçok meselenin anlaşılmasında bütüncül bir perspektif de kazandırmaktadır. Dolayısıyla ona göre esmâ-i hüsnâ yalnızca lafız olarak tekrar edilmesi gereken isim listesi olmaktan ziyade, varlık alanına ilişkin birçok olayı anlamamıza ve hatalı görüşleri reddedebilmemize imkân sağlayan temel bir kaynak ve dayanaktır.

## KAYNAKÇA

- Abdurrahman Çetin Tevfik Rüştü Topuzoğlu. "Fâsıla". *Türkiye Diyanet Vakfı* İslâm Ansiklopedisi. 12/209-210. İstanbul: TDV Yayınları, 1995.
- Abdülbâkî, Muhammed Fuâd. el-Mu'cemü'l-müfehres li-elfâzi'l-Kur'âni'l-Kerîm. Kahire: Dâru'l-Hadîs, 1467.
- Ağırman, Cemal. "Hadis Kaynaklarını Okuma Yöntemi ve Musanniflerin Dili". Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/2 (2006), 55-106.
- Akgün, Hüseyin. "Tirmizî'nin Kullandığı 'Hadîsun Garîbun' Kavramı". Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 17/3 (2017), 107-124.
- Aksu, Ali. "Karahanlılar ve İslam'ın Yayılmasındaki Katkıları". *Cumhuriyet* Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/1 (Haziran 2001), 281-310.
- Akyürek, Yunus. Siyasi ve Kültürel Boyutlarıyla Mâverâünnehir- Emeviler Dönemi -. Bursa: Emin Yayınları, 2012.
- Albayrak, Kadir. "Nestûrîlik". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. 33/15-17. İstanbul: TDV Yayınları, 2007.
- Alıcı, Mustafa. "Şefaat". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 38/411-412. İstanbul: TDV Yayınları, 2010.
- Altınkulaç, Tayyar. "Kisâî, Ali b. Hamza". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 26/69-70. Ankara: TDV Yayınları, 2002.
- Ardoğan, Recep. "Mütekellimlere Göre Kelam-ı Nefsî ve İşitilebilirliği". *Marife Dini Araştırmalar Dergisi* 13/2 (Temmuz 2013), 177-197.
- Arslan, İbrahim. "Söz'ün Mahiyeti ve Bu bağlamda Bir Söz Olarak Kelamullah". KADER Kelam Araştırmaları Dergisi 3/1 (Ocak 2009), 141-164.
- Aruçi, Muhammed. Abdülkāhir el-Bağdâdî ve el-Esmâ ve's-Sıfât Adlı Eseri. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1994.
- Aruçi, Muhammed. "el-Esmâ ve's-sıfât". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. 11/420-421. İstanbul: TDV Yayınları, 1995.
- Aruçi, Muhammed. "Pezdevî, Ebü'l-Yüsr". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. 34/266-267. İstanbul: TDV Yayınları, 2007.

- Aruçi, Muhammed. "Sümâme b. Eşres". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 38/130-131. İstanbul: TDV Yayınları, 2010.
- Askalânî, İbn Hacer, Fethu'l-bârî, thk, Muhammed Fuâd Abdülbâkî, 13 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Ma'rife, 1379.
- Aygün, Fatma. "Allah'ın Varlığı'nı Aklen Bilmeye İlişkin Mâtürîdî'nin Hudûs Delili (Hadesü'l-A'yân Delili)". Amasya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 6 (Haziran 2016), 161-187.
- Bağdâdî, Abdülkâhir. el-Fark beyne'l-fırak. thk. M. Muhiddin Abdülhamîd. Beyrut: Mektebetü'l-Asriyye, 1416.
- Bağdâdî, Abdülkāhir. Usûlü'd-dîn. İstanbul: Matbaatü'd-Devle, 1928.
- Wilhem Barthold. "Orta Asya'da Moğol Fütuhatına Kadar Hristiyanlık". çev. Köprülüzade Cemal Bey. Türkiyat Mecmuası 1/ (Ocak 2011), 47-100.
- Bebek, Adil. "Sûr". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 37/533-534. İstanbul: TDV Yayınları, 2009.
- Beyhakī, Ahmed b. Hüseyn. el-Esmâ ve's-Sıfât. thk. Abdullah b. Muhammed Hâsidî. 2 Cilt. Cidde: el-Mektebetü's-Sevâdî, 1413.
- Brodersen, Angelika. "Das Kapitel über die schönen Namen Gottes' im Talhîs al-adilla li gawaid at-tawhîd des Abu Ishaq as-Saffâr al-Buharî (gest 534/1139)". Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 164/2 (2014), 375-406.
- Brodersen, Angelika. "İçindekiler". Telhîşü'l-edille li-kavâ'idi't-tevhîd. mlf. Ebû İshâk İbrâhîm b İsmâîl es-Saffâr. Beyrut: Ma'hedü'l-Almânî li'l-ebhâsi'ş-Şarkiyye, 2011.
- Brodersen, Angelika. Mâtûrîdî'nin Epistemolojisine Modern ve Geleneksel Yaklaşımlar. ed. Şaban Ali Düzgün. Ankara: OTTO, 1. Baskı., 2020.
- Buhârî, Muhammed b. İsmail. el-Câmi'u'ş-şaḥîh. nşr. Muhammed Züheyr b. Nasr. 8 Cilt. b.y.: Dâru Tavki'n-Necât, 2. Basım, 1422.
- Cüveynî, İmâmü'l-Haremeyn. Kitâbu'l-İrşâd. çev. Adnan Bülent Baloğlu vd. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2. Basım, 2010.
- Çelebi, İlyas. "Sıfat". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 37/100-106. İstanbul: TDV Yayınları, 2009.

- Çelidze, Rasim. Ebû İshâk İbrâhim es-Saffâr: Hayatı, Görüşleri ve 'Risâle fi'l-kelâm' Adlı Eseri (İnceleme-Tahkik). Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2007.
- Çetin, Nihat M. "Arap". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 3. Cilt TDV Yayınları, 1991.
- Çörtü, Mustafa Meral. *Arapça Dilbilgisi: Nahiv*. İstanbul: M. Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2009.
- Demir, Abdullah. "Ali b. Osman el-Ûşî'nin Mâtürîdî Kelâmına Katkıları". *Uluslararası Ali b. Osman el-Ûşî Sempozyumu Bildirileri*. Kırgızistan: Oş Devlet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 2018.
- Demir, Abdullah. Ebû İshak Zâhid es-Saffâr'ın Kelâm Yöntemi. Ankara: İSAM Yayınları, 2018.
- Demir, Osman. "Determinizm ve Okasyonalizm Arasında: Mu'tezile'de Tevlîd Düşüncesi ve Ehl-i Sünnetin Eleştirisi". *Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi* 36 (Mart 2014), 63-82.
- Demir, Osman. "Teselsül". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/536-538. İstanbul: TDV Yayınları, 2011.
- Demirci, Muhammet Sami. Hicri V-VI. Yüzyıllarda Mâverâünnehir'de Yaşamış Mâturîdi Âlimlerin Mâturîdilik İçindeki Yeri ve Görüşleri. Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012.
- Dilek, Mehmet. "Hadislerde el-Esmâu'l-Hüsnâ". *Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi* 12/12 (Aralık 2003), 77-94.
- Dinç, Abdullah. Ebû İshâk Saffâr el-Buhârî'ye Göre İslâm Mezhepleri. Kahramanmaraş: Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018.
- Dîneverî, Ebû Hanîfe. *el-Ahbâru't-Tıvâl.* çev. Zekeriya Akman Hüseyin Siyabend Aytemür. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2017.
- Ebû Hanîfe, Nu'mân b. Sâbit. *el-Fıkhü'l-ekber*. nşr. ve trc. Mustafa Öz. İstanbul: İFAV Yayınları, 1992.
- Ertürk, Mustafa. "Hasan b. Süfyân". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. 16/352-353. TDV Yayınları, 1997.

- Eş'arî, Ebü'l-Hasen. Makālâtü'l-İslâmiyyîn. nşr. Nû'aym Zerzur. 2 Cilt. Mektebetü'l 'Asriyye, 2005.
- Fahreddîn er-Râzî. et-Tefsîrü'l-Kebîr: Mefâtîhu'l-ġayb. 32 Cilt. Beyrut: Daru'l-Fikr, 1981.
- Gazzâlî, Ebû Hâmid. el-Maksadü'l-esnâ fî şerhi esmâ'i'llâhi'l-hüsnâ. nşr. Abdülvehhâb el-Câbî. Kıbrıs: el-Caffân ve'l-Câbî, 1987.
- Gökçe, Cüneyt. "Berzah". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 5/525. İstanbul: TDV Yayınları, 1992.
- Gömbeyaz, Kadir. "İmam Mâturîdî ve Maturidilik, Tarihi Arka Plan, Hayatı, Eserleri, Fikirleri ve Maturidilik Mezhebi (Seçki/Derleme), Haz. Sönmez Kutlu". Marife Dini Araştırmalar Dergisi 5/3 (Ocak 2005), 463-466.
- Gündüz, Şinasi. Hristiyanlık. Ankara: İSAM Yayınları, 2019.
- Gündüz, Şinasi. "Mecûsîlik". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/279-284. Ankara: TDV Yayınları, 2003.
- Gündüz, Şinasi. "Sâbiîlik". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/341-344. İstanbul: TDV Yayınları, 2008.
- Gündüzöz, Soner. "Tevlid". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 41/37-38. İstanbul: TDV Yayınları, 2012.
- Güngör, Mevlüt. "Cessâs". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/427-428. İstanbul: TDV Yayınları, 1993.
- Haciibrahimoğlu, Hümeyra Sevgülü Demir, Abdullah. "Māturīdite Scholar Abū Ishāq al-Saffār's Understanding of Kalām Based on al-asmā alhusnā". ULUM 3/2 (Aralık 2020), 159-199.
- Halîmî, Ebû Abdullah. el-Minhâc fî şu'abi'l-îmân. nşr. Hilmî M. Fûde. 3 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Fikir, 1399.
- Hamevî, Yâkūt. Mu'cemü'l-Buldân. 7 Cilt. Beyrut: Dâru's-Sadr, 1397.
- Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed. Müsnedi Ahmed b. Hanbel. nşr. Şuayb Arnaud. Müessesetü'r Risâle, 1421.
- Hârizmî, Muhammed b. Ahmed. Mefâtîḥu'l-'ulûm. thk. İbrahim el-Ebyârî. 1 Cilt. Dâru'l-Kitâbi'l-ʿArabî, ts.
- Hatipoğlu, İbrahim. "Müsned". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/99-101. İstanbul: TDV Yayınları, 2006.

- Işık, Mustafa. "İbn Huzeyme". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. 20/79-81. İstanbul: TDV Yayınları, 1999.
- İbn Fûrek. Mücerredü Makālâti'ş-Şeyh Ebi'l-Ḥasan el-Eş'arî. thk. Ahmed Abdürrahîm es-Sâyih. Kahire: Mektebetü's-Sekafeti'd-Diniyye, 1425.
- İbn Hazm. el-Faşl fi'l-milel ve'l-ehvâ' ve'n-niḥal. 5 Cilt. Kahire: Mektebetü'l-Hâncî, ts.
- İbn Mâce. *Sünenu İbn Mâce*. thk. Hafız Ebû Tâhir Zübeyir Ali Za'i. Riyad: Dâru's-Selâm, 2009.
- İbnü'l Arabî, Ebû Bekr. *el-Emedü'l-akṣâ fî maʿrifeti'l-esmâ'i'l-ḥüsnâ*. thk. Abdullah et-Tevrati. 2 Cilt. Beyrut: Darü'l-Hadisi'l-Kettaniyye, 2015.
- İbnü'l-Esîr. *el-Kâmil fi't-târîh*. çev. M. Beşir Ersoy. 11 Cilt. İstanbul: Bahar Yayınları, 1991.
- İbnü'l-Esîr. el-Lübâb fî tehzîbi'l-ensâb. 3 Cilt. Beyrut: Dârû's-Sâdr, 1400.
- İsfahânî, Râgıb. el-Müfredat fi-garibu'l-kur'ân. thk. Safvân Adnân ed-Dâvudî. Dımaşk: Dârü'l-Kalem, 1412.
- Kādî Abdülcebbâr. "el-Muḫtaṣar fî uṣûli'd-dîn". *Resâilu'l-Adl ve't-Tevhid.* ed. Muhammed İmâre, 189-282. Kahire: Dâru'l-Hilâl, 1971.
- Kādî Abdülcebbâr. el-Muġnî fi ebvâbi't-tevḥîd ve'l-'Adl. thk. Mahmud Muhammed Kâsım. Mısır, 1958.
- Kādî Abdülcebbâr. Şerḥu'l-Uṣûli'l-ḥamse. çev. İlyas Çelebi. 2 Cilt. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013.
- Kandemir, Ahmet Mekin. Big Bang Teorisinin Hudûs Delili Açısından Değerlendirme. Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2014.
- Karacabey, Salih. "Hattâbî". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 16/489-491. İstanbul: TDV Yayınları, 1997.
- Karadeniz, Osman. "Kıyâm bi-nefsihî". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/515. TDV Yayınları, 2002.
- Karagöz, İsmail. Esmâ-i Hüsnâ: Âyet ve Hadislerin Işığında Allah'ın İsim ve Sıfatları. Ankara: DİB Yayınları.
- Karaman, Hayreddin vd. *Kur'ân-ı Kerîm Açıklamalı Meâli*. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2013.

- Kaya, Veysel. Fahreddîn Râzî'nin Mâtürîdîlerle Olan Tartışması ve Eleştirisi. Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007.
- Kılavuz, Ulvi Murat. Kelâmda Kozmolojik Delil. İstanbul: İz Yayıncılık, 2009.
- Kılıç, Hulusi. "İştikak". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 23/439-440. TDV Yayınları, 2001.
- Koçar, Musa. Mâtüridi'de Esmâ-i Hüsnâ. Isparta: Fakülte Kitapevi, 2002.
- Koloğlu, Orhan Şener. Cübbâîler'in Kelâm Sistemi. Ankara: İSAM Yayınları, 2017.
- Koloğlu, Orhan Şener. "Esmâ-i Hüsnâ'da Tevkîfilik Kıyâsîlik Problemi: Fahreddîn er-Râzî Örneği". Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13/2 (Haziran 2004).
- Koloğlu, Orhan Şener. "Mutezile Kelâmında Yeniden Yaratma (İ'âde)". Usul İslam Arastırmaları 9/9 (Haziran 2008), 7-40.
- Koyuncu, Fatih. "Bursalı Subhî Mehmed ve Manzum Esmâü'l-Hüsnâ Şerhi". Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 7/31 (Aralık 2018), 175-193.
- Köprülü, Mehmet Fuat. Türk Edebiyatı'ndaki İlk Mutasavvıflar. Ankara: DİB Yayınları, 3. Basım, 1976.
- Kureşî, Abdülkādir b. Muhammed b. Muhammed. el-Cevâhirü'l-mudiyye fî tabakāti'l-Hanefiyye. thk. Abdülfettâh Muhammed el-Hulv. 5 Cilt. Cîze: Hicr li't Tıbâa ve'n-Nesr, 1413.
- Kuşeyrî, Abdülkerîm b. Hevâzin. et-Tahbîr fi't-tezkîr. nşr. İbrâhim Besyûnî. Kahire: Dâru'l-Kütübi'l Arabî, 1968.
- Kutluer, İlhan. "Şey". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 39/34-36. İstanbul: TDV Yayınları, 2010.
- Küçük, Raşit. "İsnad". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 23/154-159. İstanbul: TDV Yayınları, 2001.
- Mâtürîdî, Ebû Mansûr. Kitâbü't-Tevhîd Açıklamalı Tercüme. çev. Bekir Topaloğlu. Ankara: İSAM Yayınları, 9. Basım, 2017.
- Mâtürîdî, Ebû Mansûr. Te'vîlâtü'l-Kur'ân. thk. Ahmet Vanlıoğlu vd. 18 Cilt. İstanbul: Mizan Yayınevi, 2005.
- Müslim b. Haccâc. el-Câmi'u's-sahîh. thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî. 5 Cilt. Beyrut: Dâru İhyai't-Türasi'l-Arabi, 1956.

- Narşahî, Muḥammad bin Ca'fer vd. *Târîh-i Buhârâ*. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2013.
- Nesefî, Ebu'l Muîn Meymûn b. Muhammed. *Kitâbü't-Temhîd li Kavâidi't-Tevhîd.* nşr. Habîbullah Hasan Ahmed. Kahire: Dârü't-Tıbâati'l-Muhammediyye, 1406.
- Nesefi, Ebü'l-Berekat. *Tefsirü'n- Nesefi = Medârikü't-tenzîl ve hakaikü't-te'vîl.* thk. Mervân Muhammed eş-Şiâr. 4 Cilt. Beyrut: Dârü'n-Nefâis, 1435.
- Nesefî, Ebü'l-Muîn. *Baḥrü'l-kelâm*. nşr. Veliyyüddin Muhammed Sâlih el-Ferfûr. Dımaşk: Mektebetü'l-Ferfûr, 1421.
- Nesefî, Ebü'l-Muîn. *Tebşıratü'l-edille fî Usûli'd-dîn*. thk. Hüseyin Atay Şaban Ali Düzgün. 2 Cilt. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 1993.
- Nevevî, Ebû Zekeriyyâ. *Şerhu'n-nevevî a'le'l-müslim*. 18 Cilt. Beyrut: Dâru İhvai't-Türasi'l-Arabi, 1392.
- Önal, Recep. "İman ve Mahiyeti Konusunda Mu'tezîle ile Ehl-i Sünnet Polemiği". *Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi* 39 (Mart 2016), 121-146.
- Öngören, Reşat. "Tarikat". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/95-105. İstanbul: TDV Yayınları, 2011.
- Öz, Mustafa. "Ahmed b. Hâbıt". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. 2/70-71. İstanbul: TDV Yayınları, 1989.
- Öz, Mustafa. "Dırâr b. Amr". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi.* 9/274-275. İstanbul: TDV Yayınları, 1994.
- Öz, Mustafa. "İmâmiyye". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/207-209. İstanbul: TDV Yayınları, 2000.
- Öz, Mustafa. "Muammer b. Abbâd". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. 30/323-325. İstanbul: TDV Yayınları, 2005.
- Öz, Mustafa. "Müfevvida". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/500-501. İstanbul: TDV Yayınları, 2006.
- Öz, Mustafa. "Şîa". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 39/121-123. TDV Yayınları, 2010.
- Özaydın, Abdülkerim. "Karahanlılar". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/404-412. İstanbul: TDV Yayınları, 2001.

- Özervarlı, M. Sait. "Hikmet". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 17/511-514. İstanbul: TDV Yayınları, 1998.
- Özervarlı, M. Sait. "Ebü'l-Abbâs el-Kalânisî". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/223-224. Ankara: TDV Yayınları, 2001.
- Özgüdenli, Osman Gazi. "Mâverâünnehir". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/177-180. Ankara: TDV Yayınları, 2003.
- Özköse, Kadir. "Anadolu'nun Türklesmesi ve İslamlasmasında Tasavvufî Zümre ve Akımların Rolü". Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/1 (Haziran 2003), 249-280.
- Öztürk, Resul. "Kelâmî Açıdan Ümitsizlik (Yeis) ve İman-Amel İlişkisi". *EKEV* Akademi Dergisi 12/34 (2008), 43-56.
- Pala, İskender. "Kün". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Ankara: TDV Yayınları, 2002.
- Pezdevî, Ebü'l-Yüsr. Usûlü'd-dîn. nşr. Hans Peter Linss. Kahire: el-Mektebetü'l-Ezheriyye li't-Türas, 2005.
- Râzî, Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyin. el-Mahsûl fî 'ilmi 'uşûli'l-fikh. nşr. Doktor Taha Cabir Feyyaz el-Alvânî. Müessesetü'r Risâle, 1418.
- Râzî, Fahreddin. Levâmi'u'l-beyyinât fî şerhi esmâ'illâh ve'ş-şıfât. Matbâtü'ş-Şerefiyye, 1323.
- Sâbûnî, Nûreddin. el-Bidâye fi usûli'd-dîn: Mâtürîdiyye Akaidi. çev. Bekir Topaloğlu. İstanbul: İFAV Yayınları, 15. Basım, 2015.
- Sadıker, Ömer. Ebû Şekûr es-Sâlimî'nin Kelam Anlayışı. Adana: Çukurova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2019.
- Saffâr, Ebû İshâk. *Telhîsü'l-edille li-kavâ'idi't-tevhîd*. thk. Angelika Brodersen. 2 Cilt. Beyrut: Ma'hedü'l-Almânî li'l-ebhâsi'ş-Şarkiyye, 2011.
- Sâlimî, Ebû Şekûr. *Temhîd fi beyâni't-tevhîd*. thk. Ömür Türkmen. Ankara: İSAM Yayınları, 2017.
- Sem'ânî, Abdülkerîm b. Muhammed. el-Ensâb. nşr. Abdurrahmân b. Yahyâ b. Alî el-Muallimî el-Yemânî. 13 Cilt. Haydarâbâd: Dârü'l-Maârif'il Osmânniyye, 1962.
- Seyyid, Eymen Fûad. "Fâtımîler". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 12/228-237. İstanbul: TDV Yayınları, 1995.

- Sinanoğlu, Abdulhamit. "Zulüm ve Kötülükler İlâhî Mi, İnsânî Midir? Zulüm ve Kötülüklerin Kaynağı Hakkında Müslüman Kelâmcıların Tartışmaları Üzerine". Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19 (Haziran 2012), 1-40.
- Sinanoğlu, Mustafa. "Seneviyye". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 36/521-522. İstanbul: TDV Yayınları, 2009.
- Sürücü, İbrahim. "Kur'an'da Bazı Ayetler Çerçevesinde İsti'are ve Kinaye". Bitlis Eren Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 5/1 (18 Haziran 2016), 0-0.
- Süyûtî, Ebî Bekr b. Muhammed. ed-Dürrü'l-men<u>s</u>ûr fi't-tefsîr bi'l-me'<u>s</u>ûr. 8 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Fikr, 1983.
- Şahin, Hüseyin. *Esmâ-i Hüsnâ ve Eserleri*. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1989.
- Şehristânî. *Kitâbu'l milel ve'n-niḥal*. 3 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Kütüb el-İlmiyye, 1971.
- Şensoy, Sedat. "Lafız". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 27/42-44. Ankara: TDV Yayınları, 2003.
- Şeybânî, İsmâil b. İbrâhim. Şerhu'l 'Akīdetü'ţ-Ṭaḥâviyye. Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l İlmiyye, 2018.
- Taberî, Ebû Cafer. *Câmiʿuʾl-beyân fī tefsîriʾl-Kurʾân*. thk. Ahmed Muhammed Şakir. 24 Cilt. b.y.: Müessesetü'r-Risâle, 1420.
- Taşağıl, Ahmed. "Soğd". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 37/348-349. İstanbul: TDV Yayınları, 2009.
- Teftâzânî. Şerhu'l-Makāsıd. 5 Cilt. Beyrut: Âlemü'l-Kütüb, 1998.
- Teftâzânî, Mes'ûd b. Ömer. vd. *Kelâm İlmi ve İslâm Akâidi: Şerhu'l Akâid*. İstanbul: Dergâh, 9. Basım, 2017.
- Teftâzânî, Sa'deddin. Şerḥu'l-maķāṣıd. 5 Cilt. Beyrut : Âlemü'l-Kütüb, 1998.
- Tehânevî, Muhammed Hâmid. *Keşşâfü ıstılâhâti'l-fünûn ve'l-ulûm.* thk. Refîk el-A'cem. 2 Cilt. Beyrut: Mektebetü'l-Lübnân, 1996.
- Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed. *el-Câmi'u'l-kebîr*. thk. Beşşar İvâd Ma'rûf. 6 Cilt. Beyrut: Dâru'l-Garbi'l-İslâmiyye, 1998.
- Topaloğlu, Bekir. "Allah". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 2/471-498. İstanbul: TDV Yayınları, 1989.

- Topaloğlu, Bekir. "Basîr". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 5/102-103. İstanbul: TDV Yayınları, 1992.
- Topaloğlu, Bekir. "Bâtın". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 5/187. İstanbul: TDV Yayınları, 1992.
- Topaloğlu, Bekir. "Esmâ-i Hüsnâ". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 11/404-418. İstanbul: TDV Yayınları, 1995.
- Topaloğlu, Bekir. "Hakem". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/170-171. İstanbul: TDV Yayınları, 1997.
- Topaloğlu, Bekir. "Hakîm". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/181-182. İstanbul: TDV Yayınları, 1997.
- Topaloğlu, Bekir. "Hâlık". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/303-304. TDV Yayınları, 1997.
- Topaloğlu, Bekir. "Halîm". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/334-335. İstanbul: TDV Yayınları, 1997.
- Topaloğlu, Bekir. "Hamîd". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/458-459. İstanbul: TDV Yayınları, 1997.
- Topaloğlu, Bekir. "İsm-i A'zam". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 23/75-76. İstanbul: TDV Yayınları, 2001.
- Topaloğlu, Bekir. "Kādir". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/124. İstanbul: TDV Yayınları, 2001.
- Topaloğlu, Bekir. "Kahhâr". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 169-170. İstanbul: TDV Yayınları, 2001.
- Topaloğlu, Bekir. "Kerîm". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/287-288. Ankara: TDV Yayınları, 2002.
- Topaloğlu, Bekir. "Kitâbü't-Tevhîd". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 26/117-119. Ankara: TDV Yayınları, 2002.
- Topaloğlu, Bekir. "Latîf". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 27/108-109. Ankara: TDV Yayınları, 2003.
- Topaloğlu, Bekir. "Muhsî". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/45-46. İstanbul: TDV Yayınları, 2006.
- Topaloğlu, Bekir. "Mü'min". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/557-558. İstanbul: TDV Yayınları, 2006.

- Topaloğlu, Bekir. "Rab". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. 37/372-373. İstanbul: TDV Yayınları, 2007.
- Topaloğlu, Bekir. "Raûf". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 34/468. İstanbul: TDV Yayınları, 2007.
- Topaloğlu, Bekir. "Zâhir". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 44/85. TDV Yayınları, 2013.
- Tuğlu, Nuri. Mâtürîdîlik ve Hadîs. İstanbul: Rağbet Yayınları, 2. Basım, 2019.
- Tüccar, Zülfikar. "Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. 12/406-408. İstanbul: TDV Yayınları, 1995.
- Tümer, Günay vd. Dinler tarihi. Ankara: Berikan Yayınevi, 2010.
- Türcan, Galip. "Kelamın Dil Üzerine Kurduğu İstidlal Şekli Bâkıllânî'nin Yaklaşımı Bağlamında Bir Değerlendirme". Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 27 (Aralık 2011), 127-138.
- Türkmen, Hasan. "Kelam Kavramı ve Bu Kavrama İlişkin Teolojik Yaklaşım". *Eskiyeni* 29 (Aralık 2014), 27-48.
- Uludağ, Süleyman. "Kuşeyrî, Abdülkerîm b. Hevâzin". *Türkiye Diyanet Vakfı* İslâm Ansiklopedisi. 26/473-475. Ankara: TDV Yayınları, 2002.
- Usta, Aydın. "Sâmânîler". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 36/64-68. İstanbul: TDV Yayınları, 2009.
- Üzüm, İlyas. "Nusayrîlik". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 33/270-274. İstanbul: TDV Yayınları, 2007.
- Üzüm, İlyas. "Saffâr, Ebû İshak". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. 35/462-463. İstanbul: TDV Yayınları, 2008.
- Yavuz, Ömer Faruk. "Gazâlî'de Esmâ-i Hüsnâ Yorumu". Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 6/1 (Şubat 2006), 49-95.
- Yavuz, Yusuf Şevki. "Adem". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. 1/356-357. İstanbul: TDV Yayınları, 1988.
- Yavuz, Yusuf Şevki. "Araz". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 3/337-342. İstanbul: TDV Yayınları, 1991.
- Yavuz, Yusuf Şevki. "Bezm-i Elest". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. 6/106-108. İstanbul: TDV Yayınları, 1992.

- Yavuz, Yusuf Şevki. "el-Cevâlîkī, Hişâm b. Sâlim". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/437-438. İstanbul: TDV Yayınları, 1993.
- Yavuz, Yusuf Şevki. "İstitâat". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 23/399-400. İstanbul: TDV Yayınları, 2001.
- Yavuz, Yusuf Şevki. "Ulüv". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/136-138. İstanbul: TDV Yayınları, 2012.
- Yavuz, Yusuf Şevki. "Vahdâniyyet". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/428-430. İstanbul: TDV Yayınları, 2012.
- Yavuz, Yusuf Şevki. "Halku'l-Kur'ân". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/371-375. İstanbul: TDV Yayınları, 1997.
- Yavuz, Yusuf Şevki. "İ'câzü'l-Kur'ân". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21/403-406. İstanbul: TDV Yayınları, 2000.
- Yavuz, Yusuf Şevki. "Kelâm". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/194-196. Ankara: TDV Yayınları, 2002.
- Yavuz Yusuf Şevki. "Vücûd". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/136-137. İstanbul: TDV Yayınları, 2013.
- Yesilvurt, Temel. "Maturidilerde Tekvin Sıfatı ve Temellendirilmesi". Kastamonu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1/1 (Mart 2018), 9-25.
- Yıldız, Hakkı Dursun (ed.). Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi. 7 Cilt. İstanbul: Çağ Yayınları, 1989.
- Yıldız, İbrahim. "Ebû İshâk ez-Zeccâc'ın Esmâ-i Hüsnâ ve Besmele Hakkında İki Eseri". Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 24/1 (Ekim 2015), 33-64.
- Yılmaz, H. Kamil. Ebu Nasr Serrac Tusi el-Lüma' İslam Tasavvufu: Tasavvufla İlgili Sorular-Cevaplar. İstanbul: Erkam Yayınevi, 2016.
- Yilmaz, Selahattin. "Arapça'da Allah İsminin Etimolojisi ve O'nunla Yapılan Deyimlerin Filolojik Yapısı". Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7/2 (Aralık 2003), 201-208.
- Yurdagür, Metin. Âyet ve Hadislerde Esmâ-i Hüsnâ Allah'ın İsimleri: Literatür ve *Şerh.* İstanbul: Marifet Yayınları, 2006.
- Yurdagür, Metin. "Muhâlefetün li'l-havâdis". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 30/403-404. İstanbul: TDV Yayınları, 2005.

- Yücedoğru, Tevfik. "Tekvin". *Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi*. 40/388-390. İstanbul: TDV Yayınları, 2011.
- Zeccâc, Ebî İshâk. *Tefsîru esmâ'illâhi'l-ḥüsnâ*. nşr. Ahmed Yûsuf ed-Dekkâk. Dımaşk: Dâru'l-Me'mun li't-Turâs, 1399.
- Zeccâcî, Ebü'l-Kāsım. İştikāku esmâ'illâh. nşr. Abdülhüseyin el-Mübârek. Beyrut: Müessesetü'r Risâle, 1406.
- Zehebî, Muhammed. Siyeru a'lâmi'n-nübelâ. 25 Cilt. y.y: Müessesetü'r-Risâle, 1405.

## DİZİN

Beyhakî......64

| A                                                              | bilgi 5, 6, 9, 11, 14, 15, 18, 19, 22,                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| aʻlem                                                          | 23, 24, 25, 27, 28, 30, 34, 36, 38, 39, 41, 45, 48, 55, 66, 67, 76, 77, 85, 94, 95, 96, 97, 98, 99, 101, 112, 122, 124, 125, 126, 128, 129, 161, 164, 167, 190, 211, 225, 226, 228, 230, 231, 233, 236 Buhara 11, 23, 26, 27, 28, 30, 36, 229  Buhârî 9, 13, 28, 32, 33, 34, 36, 38, 57, 59, 61, 62, 64, 169, 174, 213, 240, 241  büyük günah |
| Angelika Brodersen9, 14, 15, 20, 39, 60, 81, 97, 105, 127, 246 | c                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Arap dili37, 42, 44, 76, 130, 161, 194, 235                    | Cafer b. Harb33, 123, 126, 136, 137, 223, 231                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| araz18, 52, 107, 109, 110, 158, 237                            | cebr95                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ashâbü'l heyûlâ102<br>aslah83, 88, 183, 205, 222               | Cehmiyye 34, 35, 47, 50, 96, 113, 119, 157, 159                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| В                                                              | cevher18, 53, 107, 108, 109, 110, 161, 170, 171, 172, 237                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ba's                                                           | Cübbâî49, 88, 103, 104, 113, 129,<br>130, 133, 181, 184, 187, 191,<br>202, 213<br>Cüveynî                                                                                                                                                                                                                                                     |

|                                                                        | el-'Alî78, 85, 177, 182, 185, 186,<br>189                                             |
|------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| D                                                                      | el-'Alîm47, 71, 85, 96, 122, 126                                                      |
| Dehriyye34, 35, 74, 101, 104, 123, 126, 220                            | el-'Âlim47, 48, 69, 77, 78, 85, 96, 99, 110, 116, 118, 119, 122, 126, 135, 236        |
| Deysaniyye                                                             | el-'Allâm71, 85, 96, 122, 126<br>el-'Azîm78, 85, 177<br>el-'Azîz78, 85, 132, 133, 184 |
| E                                                                      | el-Aʻlâ85, 177, 182, 185, 186<br>el-Âḫir17, 78, 81, 115, 158, 159,                    |
| Ebû Hanîfe19, 32, 43, 47, 75, 77, 95,<br>108, 117, 126, 128, 163       | 160, 162                                                                              |
| Ebû Hanîfe'nin 19, 43, 47, 77, 108,                                    | el-Bâʻi <u>s</u> 81, 190, 197<br>el-Bâķī68, 78, 82, 115, 160, 161, 162                |
| 117, 126, 128<br>Ebû Hüreyre 57, 59, 114, 178                          | el-Bârî'81<br>el-Bârr81, 202, 203                                                     |
| Ebû İshak ez-Zeccâc 15, 37, 79                                         | el-Başîr18, 77, 81, 122, 126, 135,                                                    |
| Ebû Şekûr es-Sâlimî10, 20, 246<br>Ebü'l-Berekât en-Nesefî .51, 52, 53, | 136, 137, 177, 181, 184<br>el-Bâsiţ                                                   |
| 54                                                                     | el-Bâṭın81, 157, 159                                                                  |
| Ebü'l-Muîn en-Nesefî12, 21, 44, 46,<br>67, 114                         | el-Bedî'34, 81, 96, 101, 102, 104, 109, 110, 163, 166, 168, 172,                      |
| ed-Dâ'î83, 190, 197                                                    | 173, 176                                                                              |
| ed-Dâ'im83, 115, 160, 161, 162,<br>227, 232                            | el-Burḥân                                                                             |
| ed-Deyyân83, 132, 133<br>Ehl-i Hak . 32, 96, 118, 130, 205, 221,       | el-Cebbâr82                                                                           |
| 236                                                                    | el-Celîl 82, 177, 181, 185<br>el-Cemîl82, 95, 116, 177, 178, 184                      |
| Ehl-i Sünet                                                            | el-Cevâd 82, 205, 207, 209                                                            |
| Ehl-i Sünnet 32, 44, 96, 97, 100, 139, 161, 165, 176, 210, 213,        | el-Ehad.72, 78, 81, 96, 163, 164, 165                                                 |
| 223, 245<br>ehlü't-tabâi' 101                                          | el-Ekber                                                                              |
| el-'Adl                                                                | 160, 162, 237                                                                         |
| el-'Afüv72, 85                                                         | el-Fâtir60, 86, 91, 153<br>el-Fâtiḥ86<br>el-Fettâḥ71, 86                              |

| el-Fıkhü'l-ekber139                    | el-Ķādir17, 47, 48, 55, 68, 69, 72,   |
|----------------------------------------|---------------------------------------|
| el-Ġaffâr. 71, 86, 174, 176, 209, 212, | 77, 78, 86, 119, 126, 127, 128,       |
| 217                                    | 129, 132, 133, 201, 203               |
| el-Ġâfir85                             | el-Kâfi87                             |
| el-Ġafûr 71, 85, 174, 176, 209, 212,   | el-Ķahhâr 71, 86, 131, 133, 198       |
| 217                                    | el-Ķāhir 86, 131, 133, 198            |
| el-Ġâlib86                             | el-Ķāim86, 186                        |
| el-Ġallâb71, 86                        | el-Ķarîb 60, 91                       |
| el-Ġanî86                              | el-Ķavî69, 86, 133                    |
| el-Ḥabîr68, 83, 125, 126               | el-Ķayyâm71, 86, 186                  |
| el-Hâdî10, 83, 90, 93, 190, 197        | el-Ķayyûm .69, 71, 78, 86, 161, 162,  |
| el-Ḥafîẓ 82                            | 186                                   |
| el-Ḥâfiẓ 82                            | el-Kebîr 87, 229, 230, 232            |
| el-Ḥâfiż68, 83                         | el-Kefil87                            |
| el-Ḥaķ82                               | el-Kerîm 87, 183                      |
| el-Ḥakem79, 83, 198, 203               | el-Ķuddûs 86, 198, 199, 203           |
| el-Ḥakîm82, 124, 126, 198, 199         | el-Kübbâr87                           |
| el-Ḥâkim71, 79, 82, 132, 198, 202,     | el-Laṭîf 87, 205, 206, 209            |
| 203                                    | el-Ma'bûd89                           |
| el-Ḫâlıķ29, 46, 55, 72, 78, 83, 96,    | el-Mâcid71, 88, 177                   |
| 109, 110, 116, 120, 151, 152,          | el-Maḥmûd89                           |
| 156, 163, 166, 173, 174, 176           | el-Mâlik55, 71, 88, 103, 104, 129,    |
| el-Ḥalîm. 79, 83, 131, 133, 177, 183,  | 133, 164, 186, 205                    |
| 185, 212, 215, 216, 217                | el-Mâni'89, 208, 209                  |
| el-Ḫallâķ71, 83, 151                   | el-Mecîd 88, 177                      |
| el-Ḥamîd82, 138, 147, 148, 177,        | el-Melî89, 204                        |
| 185, 198, 203, 208, 209                | el-Melik .87, 103, 104, 129, 133, 186 |
| el-Ḥannân 83                           | el-Melîk71, 88, 103, 104, 129, 133,   |
| el-Hârizmî112                          | 186                                   |
| el-Ḥasîb82, 226, 232                   | el-Meşkûr89                           |
| el-Ḥay77, 78, 83, 121, 122             | el-Metîn88, 116, 130, 133, 177, 181,  |
| el-İlah 68                             | 184                                   |
| el-Ķābiż87, 207                        | el-Mevcûd77, 87, 156, 159             |
| el-Ķadîm5, 81, 90, 105, 110, 160,      | el-Mevlâ 89, 164, 196, 197            |
| 237                                    | el-Muʻâfî89                           |
| el-Ķadîr47, 69, 72, 86, 126, 127,      | el-Mu'dim72, 87, 154                  |
| 132, 133, 201, 203                     | el-Muʻîd.87, 219, 223, 224, 225, 232  |
|                                        | el-Muʻiz18, 88, 132, 133              |

| el-Muʻṭî89, 208, 209               | el-Müdrik89                         |
|------------------------------------|-------------------------------------|
| el-Mubârek89                       | el-Mümît 87, 196, 197, 201, 203,    |
| el-Mubdi'87, 101, 102, 104, 109,   | 204, 218, 223, 227, 229, 230,       |
| 110, 163, 166, 167, 174            | 231, 232                            |
| el-Mubîn 88                        | el-Mün'im89, 208, 209               |
| el-Mucîb88, 191, 197               | el-Münşî'89                         |
| el-Mûcid72, 87, 154, 156           | el-Müsemmi'89, 134, 135             |
| el-Mûfî89, 204                     | el-Müste'ân89                       |
| el-Mufżil89, 208, 209              | el-Mütebârek89                      |
| el-Muġî <u>s</u> 89                | el-Müteferrid 72, 110, 163, 164,    |
| el-Muġnî29, 60, 91, 243            | 165, 176                            |
| el-Muheymin88                      | el-Mütekebbir60                     |
| el-Muḥîṭ 88                        | el-Mütekellim 5, 77, 90, 138, 146,  |
| el-Muhlik89                        | 148, 156, 197, 237                  |
| el-Muḥṣî88, 123, 126               | el-Müyessir89                       |
| el-Muḥyî87, 196, 197, 218, 223,    | el-Müzil18, 132, 133                |
| 227, 229, 230, 231, 232            | el-Müzill88                         |
| el-Muḳaddim71, 88                  | el-Şâhid70                          |
| el-Muķît 89                        | el-Vâcid90                          |
| el-Muksıţ60, 91                    | el-Vâḥid71, 77, 90, 96, 110, 163,   |
| el-Muktedîr17                      | 164, 165, 176                       |
| el-Muķtedir89, 126, 127, 129, 133  | el-Vâlî 60, 91                      |
| el-Munîr60, 91                     | el-Vâri <u>s</u> 90, 162            |
| el-Munteķim60, 91                  | el-Vâsi'90, 135                     |
| el-Muṣavvir88, 154, 155, 156, 169, | el-Vedûd90                          |
| 176, 179, 184                      | el-Vehhâb90                         |
| el-Mute'âlî87                      | el-Vekîl90                          |
| el-Mutekebbir91                    | el-Velî90, 196, 197                 |
| el-Mutevâfî89, 204                 | el-Vitr90                           |
| el-Mutevaḥḥid 71, 87, 110, 163,    | en-Nâfi'89, 201, 203                |
| 164, 165, 176                      | en-Nașîr89                          |
| el-Muveffî89, 204                  | en-Nâșir71, 89                      |
| el-Mü'aḫḫir71, 88                  | en-Nûr82, 84, 87, 89, 90, 110, 114, |
| el-Mü'min89, 191, 197, 217         | 116, 157, 158, 159, 163, 168,       |
| el-Müdebbir78, 88, 110, 163, 166,  | 176, 181, 184, 197, 202, 204        |
| 167, 174                           | er-Ra'ûf84, 177, 183, 185, 197      |
| el-Müdemmir88                      | er-Rab 84, 110, 163, 176            |

eş-Şâkir......84

| H Hamevî                                                          | ihsâ16, 20, 57, 59, 60, 61, 64, 65, 124 ihsâsı                   |
|-------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| hayat 19, 47, 49, 50, 95, 117, 121, 122, 171, 218, 220, 229 hesap | 222, 224 irâde                                                   |
| †                                                                 | К                                                                |
| ibda'219, 220, 221<br>ibn Fûrek33, 67, 222, 243                   | Kâ'bî 110, 118, 123, 126, 128, 136, 137, 144, 148, 224, 227, 232 |
| ibn Huzeyme                                                       | <b>Ķ</b><br>Ķābilu't-Tevb 70, 71, 87, 97, 212,<br>215, 217       |

| K                                      | 128, 129, 130, 131, 132, 133,           |
|----------------------------------------|-----------------------------------------|
| kabir 196, 197, 218, 221, 229, 232     | 153, 174, 182, 214                      |
| Kaderiyye33, 43, 74, 88, 121, 122,     | Kuşeyrî17, 18, 244, 249                 |
| 124, 126, 136, 137, 168, 173,          | küfür181, 210, 211                      |
| 174, 176, 195, 206, 215, 216, 217      | kün148, 149, 150, 152, 156              |
| Kādî Abdülcebbâr29, 49, 95, 99,        |                                         |
| 113, 114, 118, 128, 152, 174,          | L                                       |
| 206, 215, 221, 222, 243                | lugat15, 37, 41, 42, 43, 46, 47, 48,    |
| kadîm 29, 78, 82, 85, 97, 101, 102,    | 49, 50, 51, 55, 74, 75, 79, 94, 101,    |
| 104, 105, 106, 107, 108, 109,          | 124, 135, 160, 183, 199, 235            |
| 113, 114, 120, 122, 152, 171,          | Lugat42, 124, 125                       |
| 173, 179, 187, 236, 237                | , ,                                     |
| kâdim85, 96, 237                       | M                                       |
| Kalânîsi 183                           | (12                                     |
| Karahanlılar 9, 24, 25, 26, 27, 28,    | ma'dûm 99, 103, 104, 105, 112, 114,     |
| 31, 239, 245                           | 127, 129, 133, 145, 151, 154, 156       |
| kelâm5, 6, 9, 11, 12, 13, 15, 18, 19,  | Mâlikü'l-mülk 88, 103, 104, 129,        |
| 21, 22, 31, 32, 38, 39, 40, 41, 44,    | 133, 186<br>Mâneviyye29, 166, 176       |
| 46, 47, 49, 55, 66, 67, 72, 73, 75,    | Mâtürîdî .5, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 19, |
| 90, 93, 94, 96, 105, 113, 116, 138,    | 20, 21, 23, 24, 27, 31, 32, 45, 46,     |
| 140, 141, 142, 143, 144, 145,          | 47, 50, 51, 52, 53, 54, 55, 67, 75,     |
| 147, 148, 149, 159, 177, 209,          | 77, 85, 101, 108, 112, 113, 114,        |
| 214, 235, 236, 237, 241, 245           | 119, 120, 122, 124, 130, 137,           |
| kelâmî yorum 38, 97, 121, 135, 183,    | 143, 148, 150, 152, 163, 166,           |
| 208                                    | 167, 168, 174, 177, 183, 200,           |
| Kerrâmîler98, 129, 141                 | 202, 205, 211, 215, 235, 236,           |
| Kerrâmiyye9, 31, 34, 35, 86, 110,      | 240, 241, 244                           |
| 126, 129, 133, 137, 148, 153,          | Mâverâünnehir10, 11, 23, 24, 25,        |
| 156, 161, 162, 218, 231                | 26, 27, 28, 29, 30, 31, 239, 241,       |
| kesbî bilgi98                          | 246                                     |
| kıyâmet 220, 221, 225, 226, 227        | Mecûsîler167                            |
| Kitâbü'l-irşâd18                       | Mecûsîlik28, 29, 242                    |
| Kitâbü't-Tevhîd 10, 14, 19, 46, 77,    | Melikşah26, 27                          |
| 113, 120, 163, 166, 167, 168,          | Melkâiyye 30, 96, 169, 170, 176         |
| 211, 244, 248                          | Merv11, 23, 26, 28, 33, 36, 39          |
| kudret 19, 41, 47, 48, 49, 69, 86, 95, | Mesih29, 106, 152, 160, 170, 171,       |
| 101, 103, 117, 119, 126, 127,          | 173, 237                                |
|                                        |                                         |

| mevcûd46, 79, 99, 103, 105, 112, 113, 114, 127, 129, 133, 151, 154, 156, 157  Mu'tezile9, 18, 20, 31, 33, 34, 35, 41, 47, 49, 50, 67, 74, 81, 82, 83, 84, 85, 87, 88, 95, 96, 99, 102, 113, 114, 117, 118, 119, 123, 126, 128, 130, 133, 137, 140, 141, 143, 144, 145, 151, 152, 168, 173, 176, 183, 184, 187, 195, 202, 205, 206, 207, 209, 210, 213, 215, 216, 217, 218, 221, 232, 232, 235, 230, 231, 232 | R Rasullere                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 222, 223, 225, 229, 231, 232  Muḥâlefetün li'l-ḥavâdis 3, 177, 184, 185, 250  muhdes101, 105, 106, 107, 121, 147, 157  Muhdes                                                                                                                                                                                                                                                                                | \$\frac{18}{5}, \frac{19}{5}, \frac{47}{5}, \frac{134}{5}, \frac{135}{26}, \frac{27}{27}, \frac{31}{31} \frac{37}{5} \text{ibeveyhi} \tag{228} \text{sükûn83, 101, 102, 161, 162, 227} \frac{\frac{1}{5}}{\frac{1}{5}} Semsülmülk                                                 |
| Mürcie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | \$ey. 44, 45, 46, 49, 50, 52, 54, 69, 73, 79, 81, 94, 97, 99, 100, 101, 104, 105, 111, 112, 113, 117, 129, 130, 137, 143, 150, 155, 157, 159, 171, 172, 179, 180, 186, 188, 211, 213, 218, 220 \$\hat{3}a34, 169, 179, 184, 245 \hat{3}irk 163, 172, 173, 174, 175, 176, 210, 220 |
| Nazzâm 33, 86, 195, 203, 223, 231 Nestûrî                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | T  ta'tîl95  Ta'tîl95  taaddüd-i kudemâ49  te'vil 141, 149, 150, 178, 179, 181,  183, 193, 211                                                                                                                                                                                    |

| Te'vîlâtü'l-Ķur'ân20                      | tevhid30, 33, 41, 48, 49, 53, 95, 96,    |
|-------------------------------------------|------------------------------------------|
| tefvîz95                                  | 110, 117, 120, 152, 163, 164,            |
| tekvin.5, 20, 90, 148, 149, 150, 152,     | 166, 167, 168, 172, 174, 237             |
| 154, 156                                  | tevkīf20, 66, 67, 68, 73                 |
| Telḫîṣü'l-edille5, 9, 10, 11, 12, 14, 15, | Tevlid201, 242                           |
| 16, 21, 22, 29, 30, 32, 33, 34, 36,       | Tirmizî6, 13, 15, 19, 38, 57, 58, 59,    |
| 37, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 46,       | 60, 61, 62, 68, 79, 81, 91, 239,         |
| 47, 48, 49, 50, 51, 52, 55, 56, 60,       | 247                                      |
| 62, 63, 65, 66, 68, 69, 70, 72, 73,       | tövbe85, 129, 132, 175, 211, 212,        |
| 74, 75, 76, 77, 79, 81, 82, 83, 84,       | 213, 214, 215, 216, 217, 237             |
| 86, 93, 94, 95, 96, 97, 98, 99, 100,      |                                          |
| 101, 102, 103, 105, 106, 107,             | U                                        |
| 109, 110, 111, 112, 113, 114,             | ulûhiyyet 5, 18, 67, 164, 188            |
| 115, 117, 118, 119, 120, 121,             | 3, 10, 07, 10 1, 100                     |
| 122, 123, 124, 125, 126, 127,             | v                                        |
| 128, 129, 130, 131, 132, 134,             |                                          |
| 135, 136, 137, 138, 139, 140,             | vahdâniyyet34, 110, 163                  |
| 141, 142, 143, 144, 145, 146,             | varlık6, 10, 28, 43, 101, 106, 109,      |
| 147, 148, 149, 150, 151, 152,             | 112, 130, 165, 166, 178, 181,            |
| 153, 154, 155, 156, 157, 158,             | 205, 225, 237                            |
| 159, 160, 161, 162, 163, 164,             |                                          |
| 165, 166, 167, 168, 169, 170,             | Y                                        |
| 171, 172, 173, 174, 175, 178,             | Ya'kûbîler171                            |
| 179, 180, 181, 182, 183, 184,             | Ya'kūbiyye30, 96, 170, 176               |
| 186, 187, 188, 189, 190, 191,             | Yahudilik9, 24, 30                       |
| 192, 193, 194, 195, 196, 197,             |                                          |
| 198, 199, 200, 201, 202, 203,             | Z                                        |
| 204, 205, 206, 207, 208, 209,             |                                          |
| 210, 211, 212, 213, 214, 215,             | zât 17, 26, 43, 46, 47, 49, 79, 95, 118, |
| 216, 218, 219, 220, 221, 222,             | 122, 136, 171, 177                       |
| 223, 224, 225, 226, 227, 228,             | zâtî 18, 19, 47, 48, 74, 120, 121, 123,  |
| 229, 230, 231, 233, 235, 236,             | 129, 134, 182, 215                       |
| 240, 246                                  | Zeccâc.15, 16, 19, 37, 42, 56, 59, 61,   |
| tenzihî18, 78, 156, 165, 177              | 64, 65, 77, 79, 165, 250, 251            |
| tesmiye5, 11, 18, 39, 41, 43, 45, 47,     | Zeccâcî16, 251                           |
| 49                                        | Zemmiyye213, 214                         |
|                                           |                                          |

| <u>z</u>                             | <u>Z</u> ū'l-Ķuvve 60, 91           |
|--------------------------------------|-------------------------------------|
| Zū'l-Celâli ve'l-İkrâm68 Zū'l-Fażl83 | Zū'l-me'âric84, 188, 189            |
|                                      | Zü'l-celâli ve'l-ikrâm83, 182, 185, |
| <u>Zu 1 1 uzi</u>                    | 188                                 |







Mâtürîdî kelâmcısı Ebû İshâk es-Saffâr, Telîsü'l-edille adlı eserinin esmâ-i hüsnâ bölümünde alfabetik bir sıra içerisinde ele aldığı 178 esmâ-i hüsnâyı öncelikle lugavî (semantik) yönden izah etmektedir. Sonrasında ise değerlendirdiği ilahî ismi, bir kelâm konusu ile bağlantı kurarak kelâmî perspektifle açıklamaktadır. Esmâ-i Hüsnâ temelinde ele alınan konuların hilâfet meselesi hariç diğer kelâm bahislerini kapsadığı görülmektedir. Saffår öncesi Hanefi-Måtürîdî kelâm literatürü içinde esmâ-i hüsnânın bu kadar kapsamlı ele alındığı başka bir eser bilinmemektedir. Bu çalışmada onun, esmâ-i hüsnânın %75'inde kelâmî yorumlarda bulunduğu ve bilgi-varlık bahsinden âhiret hayatına kadar bütün kelâm konularını esmâ-i hüsnâ ile bağlantılı yorumladığı tespit edilmiştir. Ulaşılan bu sonuçlar, Saffâr'ın kelâm anlayışının ilâhî isimlerin yorumuna dayandığını ortaya koymaktadır.



